
 
Ar-Rasyid: Jurnal Publikasi Penelitian Ilmiah  e-issn: 3109-6220  
https://journal.sahakreasindo.co.id/index.php/ar-rasyid 
Volume 1 Nomor 5 Tahun 2025  Hal : 1072-1083 
 
 
 

 

1072 
 

ANALISIS PENERAPAN NILAI TRADISI ASWAJA DALAM 
BUDAYA DISKUSI ILMIAH MAHASISWA UNIVERSITAS ISLAM 

TRIBAKTI LIRBOYO 

 

Moch Faqih1, Ahmad Khoirul Mustamir2, Muhammad Farid Asyasyauqi3 

Universitas Islam Tribakti (UIT) Lirboyo, Indonesia1,2,3 

Email: Hiqaf2023@gmail.com1, mustamir09@gmail.com2, asyauqifarid@gmail.com3  

 

ABSTRACT 

This study aims to analyze the implementation of Aswaja (Ahlussunnah wal Jama’ah) 
traditions and values within the scientific discussion culture of students at Universitas 
Islam Tribakti Lirboyo. Employing a qualitative-descriptive approach and a case study 
design, data were collected through moderate participant observation, in-depth interviews, 
and documentation. The findings reveal that Aswaja traditions function not only as 
theological identity but also as an epistemological and methodological framework in 
students’ academic discourse. The classical dialectical method comprising qirā’ah, taḥlīl, 
taqrīr, naqḍ, tarjīḥ, and tasnīd is internalized as the primary analytical model in problem-
solving. Aswaja values such as tawassuth (moderation), tawazun (balance), tasamuh 
(tolerance), and i‘tidal (justice) are clearly reflected in students’ scholarly ethics, 
argumentation patterns, and their responses to differing opinions. A pesantren educational 
background significantly enhances students’ ability to argue systematically, critically, and 
based on authoritative references. The study concludes that Aswaja traditions play a 
crucial role in shaping students’ intellectual character, maintaining academic moderation, 
and strengthening the quality of scholarly discussions, although the research remains 
limited by its specific institutional focus and the dominance of pesantren-based 
respondents. 
 
Keywords : Aswaja, scholarly tradition scientific discussion moderation values, academic 

culture, students, pesantren education. 

ABSTRAK 

Penelitian ini bertujuan menganalisis penerapan tradisi dan nilai-nilai Aswaja 
(Ahlussunnah wal Jama’ah) dalam budaya diskusi ilmiah mahasiswa Universitas Islam 
Tribakti Lirboyo. Dengan menggunakan pendekatan kualitatif-deskriptif dan studi kasus, 
data dikumpulkan melalui observasi partisipatif moderat, wawancara mendalam, dan 
dokumentasi. Hasil penelitian menunjukkan bahwa tradisi Aswaja tidak hanya menjadi 
identitas teologis kampus, tetapi juga berfungsi sebagai kerangka epistemologis dan 
metodologis dalam dinamika diskusi ilmiah mahasiswa. Metode dialektika turats meliputi 
qirā’ah, taḥlīl, taqrīr, naqḍ, tarjīḥ, dan tasnīd terinternalisasi sebagai pola berpikir utama 
dalam menganalisis persoalan. Nilai-nilai Aswaja seperti tawassuth, tawazun, tasamuh, 
dan i‘tidal tampak kuat dalam etika berdialog, cara berargumentasi, serta sikap mahasiswa 
dalam menyikapi perbedaan pendapat. Latar belakang pesantren berpengaruh signifikan 

mailto:Hiqaf2023@gmail.com1
mailto:mustamir09@gmail.com2
mailto:asyauqifarid@gmail.com3


1073 

 

terhadap kemampuan berargumentasi secara sistematis, kritis, dan berbasis referensi. 
Penelitian ini menyimpulkan bahwa tradisi Aswaja berperan penting dalam menjaga 
moderasi, kualitas akademik, dan etika intelektual mahasiswa, meskipun penelitian masih 
terbatas pada lingkup institusi tertentu dan dominasi responden berlatar pesantren. 
 
Kata Kunci : Aswaja, tradisi keilmuan, diskusi ilmiah,  nilai moderasi budaya, akademik 
mahasiswa pesantren. 
 

 

A. PENDAHULUAN 

Tradisi pada dasarnya merupakan warisan nilai, pola pikir, dan praktik yang 

terus dijaga serta diamalkan oleh suatu komunitas. Dalam konteks Islam Indonesia, 

tradisi Aswaja (Ahlussunnah wal Jamaah) menjadi salah satu tradisi intelektual 

yang berpengaruh besar. Secara global, tradisi Aswaja dikenal sebagai kerangka 

keilmuan yang mengedepankan moderasi, keseimbangan, toleransi, dan keadilan. 

Ketika mengerucut pada konteks pesantren, tradisi Aswaja tidak hanya menjadi 

pedoman teologis, tetapi juga menjadi etika dalam berpikir, berinteraksi, dan 

berdialog secara ilmiah. Universitas Islam Tribakti (UIT) Lirboyo yang berakar pada 

kultur pesantren menjadikan tradisi Aswaja sebagai landasan penting dalam 

membentuk karakter akademik mahasiswa. 

Konsep nilai pada umumnya dipahami sebagai prinsip-prinsip dasar yang 

menjadi ukuran dalam menentukan apa yang dianggap baik, benar, tepat, dan 

pantas dalam suatu komunitas. Dalam tradisi Aswaja, nilai tersebut diwujudkan 

melalui sikap tawasuth (moderat), tawazun (seimbang), tasamuh (toleran), dan 

i„tidad (adil). Nilai-nilai inilah yang kemudian menjadi standar etika mahasiswa 

dalam mengemukakan pendapat, membangun argumen, serta berinteraksi dalam 

lingkungan akademik di Tribakti. 

Sementara itu, diskusi ilmiah secara global dipahami sebagai proses 

pertukaran gagasan yang dilakukan secara sistematis, kritis, dan berbasis pada data, 

teori, serta rujukan ilmiah. Diskusi ilmiah menuntut objektivitas, keterbukaan 

terhadap perbedaan pendapat, dan kemampuan menyampaikan argumen secara 

santun. Dalam konteks Tribakti, diskusi ilmiah diharapkan dapat mencerminkan 

karakter intelektual yang kritis namun beradab, argumentatif namun tetap 

menghargai perbedaan, sehingga menghadirkan ruang dialog yang sehat dan 



1074 

 

konstruktif1. 

Jika ketiga konsep tersebut tradisi, nilai, dan diskusi ilmiah dikomparasikan 

dengan realitas di Universitas Islam Tribakti, tampak bahwa implementasinya 

sudah memiliki fondasi yang kuat. Tradisi Aswaja menjadi identitas utama dalam 

proses pembelajaran, sementara nilai-nilai Aswaja terlihat dalam sikap mahasiswa 

yang santun dan toleran dalam berdialog. Budaya diskusi ilmiah di kampus ini juga 

berkembang melalui forum-forum akademik yang mengedepankan argumentasi 

dan penghargaan terhadap perbedaan. 

Keterkaitan antara Aswaja dan budaya diskusi ilmiah diperkuat oleh penelitian 

yang menegaskan bahwa internalisasi Aswaja terbukti mampu membentuk sikap 

moderat dan anti-radikalisme mahasiswa. Sebuah studi tentang internalisasi 

moderasi beragama melalui pembelajaran Aswaja menunjukkan bahwa mahasiswa 

yang mendapatkan pendidikan Aswaja secara sistematis memiliki kecenderungan 

lebih kuat dalam menunjukkan sikap toleran dan mampu menghindari pemikiran 

ekstrem.2 Hal ini menunjukkan bahwa tradisi Aswaja memiliki pengaruh langsung 

terhadap cara mahasiswa membangun argumen dan berinteraksi dalam forum 

ilmiah. Selain itu, penelitian mengenai strategi penguatan habitus moderasi 

keagamaan melalui transformasi Aswaja berbasis pesantren juga menegaskan 

pentingnya integrasi nilai Aswaja dalam kurikulum dan praktik akademik sehingga 

mahasiswa memiliki model berpikir yang seimbang dan dialogis dalam kehidupan 

kampus.3 

Namun, realitas di lapangan menunjukkan bahwa budaya diskusi ilmiah di 

lingkungan mahasiswa saat ini menghadapi berbagai tantangan. Perkembangan 

teknologi informasi, media sosial, dan masuknya berbagai arus pemikiran global 

sering kali memengaruhi gaya berdiskusi mahasiswa. Tidak jarang terjadi 

pergeseran budaya diskusi dari yang awalnya ilmiah menjadi debat emosional, 

                                                             
1 Mohammad Yusuf Agung Subekti dan Muhammad Faishal Haq, “STRATEGI 

PENGUATAN HABITUS MODERASI KEAGAMAAN MELALUI TRANSFORMASI ASWAJA 
BERBASIS PESANTREN,” . . E 8, no. 1 (2025). 

2 Mohammad Yusuf Agung Subekti dan Muhammad Faishal Haq, “STRATEGI 
PENGUATAN HABITUS MODERASI KEAGAMAAN MELALUI TRANSFORMASI ASWAJA 
BERBASIS PESANTREN,” . . PIWULANG: Jurnal Pendidikan Agama Islam 8, no. 1 (2025): 129–41. 

3 Subekti dan Haq, “STRATEGI PENGUATAN HABITUS MODERASI KEAGAMAAN 
MELALUI TRANSFORMASI ASWAJA BERBASIS PESANTREN,” 2025. 



1075 

 

minim dasar keilmuan, atau bahkan terpengaruh narasi agama yang tidak sejalan 

dengan prinsip moderasi Aswaja. Dalam konteks inilah muncul kebutuhan untuk 

menganalisis secara lebih mendalam bagaimana penerapan tradisi Aswaja 

sebenarnya berlangsung dalam budaya diskusi ilmiah mahasiswa Universitas Islam 

Tribakti Lirboyo, serta sejauh mana nilai-nilai tersebut masih menjadi pijakan utama 

dalam aktivitas akademik mahasiswa. 

Berdasarkan kondisi tersebut, penelitian ini berangkat dari permasalahan 

mengenai bagaimana pemahaman mahasiswa terhadap nilai-nilai Aswaja, 

bagaimana nilai-nilai tersebut diinternalisasi dan dipraktikkan dalam diskusi ilmiah, 

penelitian ini bertujuan untuk memberikan gambaran menyeluruh mengenai 

implementasi tradisi Aswaja dalam budaya diskusi di kampus, sekaligus menilai 

sejauh mana tradisi tersebut berkontribusi terhadap pembentukan karakter 

intelektual mahasiswa. Dalam konteks kampus yang berbasis pesantren, hal ini 

menjadi signifikan mengingat diskusi ilmiah tidak hanya menjadi sarana pertukaran 

pengetahuan, tetapi juga proses pembentukan etika akademik yang mencerminkan 

identitas Aswaja. 

Manfaat penelitian ini tidak hanya dirasakan oleh mahasiswa sebagai pelaku 

utama diskusi ilmiah, tetapi juga oleh institusi kampus sebagai pengembang 

kebijakan akademik. Melalui hasil penelitian ini, kampus diharapkan dapat 

melakukan evaluasi serta memperkuat strategi internalisasi nilai Aswaja dalam 

kegiatan akademik maupun non-akademik. Selain itu, penelitian ini juga 

memberikan kontribusi terhadap literatur ilmiah mengenai implementasi Aswaja di 

perguruan tinggi modern, yang selama ini masih jarang dikaji secara spesifik 

terutama dalam konteks budaya diskusi ilmiah mahasiswa. Lebih jauh lagi, hasil 

penelitian dapat menjadi rujukan bagi lembaga pendidikan Islam lain dalam 

mengembangkan budaya intelektual yang sehat, moderat, dan sesuai dengan 

semangat tradisi keilmuan Islam yang telah diwariskan oleh para ulama Aswaja. 

Dengan demikian, penelitian ini memiliki relevansi yang cukup kuat baik secara 

akademik maupun praktis. 

B. METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif-deskriptif dengan jenis studi 



1076 

 

kasus untuk memahami penerapan tradisi Aswaja dalam budaya diskusi ilmiah 

mahasiswa Universitas Islam Tribakti Lirboyo. Peneliti berperan sebagai instrumen 

utama dan juga merupakan dosen di kampus tersebut, namun tetap menjaga 

objektivitas serta memposisikan diri sebagai pengamat tanpa melakukan intervensi 

terhadap jalannya diskusi. 

Penelitian dilakukan di lingkungan Universitas Islam Tribakti Lirboyo, 

khususnya pada forum bahtsul masail mahasiswa, komunitas kajian kitab, dan 

ruang kelas yang aktif melakukan diskusi ilmiah. Data diperoleh dari sumber 

primer berupa mahasiswa, dosen pembina, dan pengurus kegiatan ilmiah, serta 

sumber sekunder berupa dokumen kampus, arsip kegiatan, dan literatur Aswaja. 

Teknik pengumpulan data meliputi observasi partisipatif moderat, wawancara 

mendalam, dan dokumentasi. Seluruh data kemudian dianalisis menggunakan 

model Miles dan Huberman (reduksi data, penyajian data, dan penarikan 

kesimpulan). Untuk menjaga keabsahan data, digunakan triangulasi sumber, 

triangulasi teknik, dan member check. Penelitian dilaksanakan dengan 

memperhatikan prinsip etika, terutama kerahasiaan informan dan pemisahan peran 

peneliti sebagai dosen serta peneliti4. 

C. HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa tradisi Aswaja (Ahlussunnah wal 

Jama‟ah) memiliki pengaruh yang kuat dan nyata dalam membentuk pola pikir, 

etika intelektual, dan dinamika diskusi ilmiah mahasiswa Universitas Islam Tribakti 

Lirboyo. Penerapan tradisi keilmuan Aswaja tidak hanya tampak pada materi 

kajian, tetapi juga tercermin pada metode diskusi, adab ilmiah, cara berargumentasi, 

dan cara mahasiswa menyelesaikan perbedaan pendapat. 

1. Tradisi Aswaja dalam Diskusi Ilmiah Mahasiswa UIT Tribakti Lirboyo 

Penelitian ini menemukan bahwa tradisi keilmuan Aswaja tidak hanya menjadi 

identitas teologis kampus, tetapi juga berfungsi sebagai kerangka metodologis 

dalam diskusi ilmiah mahasiswa. Tradisi ini telah lama menjadi ciri khas pesantren 

dan kemudian terintegrasi secara kuat ke dalam aktivitas akademik di Universitas 

                                                             
4 Matthew B. Miles dkk., Qualitative Data Analysis: A Methods Sourcebook, Edition 3 (Sage, 2014). 



1077 

 

Islam Tribakti Lirboyo. 

 

Penerapan tradisi Aswaja tampak jelas pada pola dialektika turats yang 

digunakan mahasiswa dalam forum diskusi, baik formal maupun informal. Metode 

ini terdiri atas qira‟ah,taḥlil,taqrir,naqḍ,tarjiḥ,tasnid,5 yang menjadi alur tetap dalam 

menganalisis persoalan: 

a. Qira‟ah (pembacaan mendalam) 

Pada tahap ini mahasiswa tidak hanya membaca secara literal, tetapi juga 

memahami konteks historis, struktur argumentasi ulama, dan makna terminologis. 

Dalam beberapa forum, mahasiswa terlihat membuka berbagai referensi sebagai 

pembanding sebelum masuk ke tahap analisis. 

b. Taḥlīl (analisis teks dan argumentasi) 

Pada tahap ini, mahasiswa menggunakan ilmu alat seperti nahwu, sharaf, 

mantiq, dan ushul fikih untuk memahami dan mengurai struktur pendapat ulama 

secara tepat. Analisis mereka tidak hanya berhenti pada makna tekstual, tetapi juga 

memperhatikan konteks dan relevansi persoalan. Dengan cara ini, pendapat ulama 

dapat dipahami secara lebih utuh dan sesuai dengan kebutuhan diskusi ilmiah. 

c. Taqrīr (pemaparan ulang) 

Tahap ini memperlihatkan kemampuan mahasiswa merumuskan ulang hasil 

kajian secara jelas dan terstruktur. Mereka menyampaikan kembali pendapat ulama 

beserta dalil dan alur logika yang mendasarinya, sehingga gagasan tersebut dapat 

dipahami secara utuh. Pemaparan ini menjadi dasar penting sebelum berlanjut ke 

tahap kritik atau perbandingan pendapat. 

d. Naqḍ (kritik) 

Mahasiswa tidak sekadar menerima pendapat secara pasif, tetapi menguji 

argumentasi yang ada dari aspek kekuatan dalil, konsistensi logika, dan relevansi 

sosial. Proses kritik ini dilakukan dengan tetap menjaga adab dan etika ilmiah, 

menunjukkan bahwa dalam tradisi Aswaja, kritik harus dibangun atas dasar data, 

rujukan, dan argumentasi yang terukur. 

                                                             
5 Ari Abdi Widodo dan Muhammad Husni, Strategi Digitalisasi Pendidikan Pesantren Dalam Internalisasi 
Nilai Aswaja Bagi Generasi Z di Era Teknologi, 3 (2025). 



1078 

 

e. Tarjiḥ (penentuan pendapat paling kuat) 

Tahap ini merupakan titik akhir dari proses dialektika, yaitu menentukan 

pendapat yang paling kuat berdasarkan dalil, argumentasi, dan metodologi yang 

benar. Mahasiswa menimbang setiap argumen secara objektif sehingga keputusan 

tarjih tidak didasarkan pada selera atau kecenderungan pribadi, tetapi pada standar 

ilmiah yang dapat dipertanggungjawabkan. 

f. Tasnīd (penyandaran pada referensi) 

Mahasiswa menyebutkan sumber pendapat secara lengkap, mulai dari nama 

kitab, ulama, hingga halaman. Hal ini menunjukkan integritas ilmiah dan akurasi 

dalam bergargumentasi. 

Pemanfaatan metode dialektika ini membuktikan bahwa tradisi pesantren 

mampu beradaptasi dengan lingkungan akademik modern. Mahasiswa terbiasa 

berpikir sistematis, berbasis referensi, dan berorientasi pada argumentasi ilmiah 

yang teruji. Hal ini menjadikan tradisi Aswaja sebagai framework yang 

mengarahkan cara mahasiswa membaca, memahami, dan menyimpulkan suatu 

persoalan ilmiah.6 

2. Nilai-Nilai Aswaja dalam Diskusi Ilmiah Mahasiswa 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa nilai-nilai Aswaja telah tertanam dengan 

baik dalam diri para mahasiswa, terutama mereka yang memiliki latar belakang 

pendidikan pesantren. Mahasiswa seperti Jamalullail, Muhammad Al Azhar, dan 

Zamzami Nur Istiqlal menegaskan bahwa internalisasi nilai tersebut bukan muncul 

secara instan, tetapi merupakan hasil dari proses panjang selama menimba ilmu di 

pondok pesantren.7 

Pengalaman mereka selama di pesantren membentuk karakter intelektual yang 

khas, seperti: 

a. Tawassuth (moderat) 

Nilai tawassuth tercermin dari cara mahasiswa menjaga sikap tengah dalam 

setiap perdebatan ilmiah. Mereka berusaha menghindari posisi ekstrem, baik dalam 

memahami teks maupun dalam merespons pendapat yang berbeda. Ketika muncul 

                                                             
6 Abidatul Quddus, 84 | ISSN (e) 2963-4318 INTERNALISASI NILAI-NILAI AHLUSSUNNAH WAL 
JAMA‘AH SEBAGAI FONDASI PEACE EDUCATION DI ERA GLOBAL, t.t. 
7 jamalulel dkk., “wawancara.” 



1079 

 

perbedaan pandangan, mahasiswa tidak langsung terpancing emosi atau fanatisme 

kelompok, melainkan mencari titik temu yang paling objektif sesuai dengan kaidah 

ilmiah dan metodologi Aswaja. Sikap moderat ini membuat diskusi berlangsung 

lebih sehat, rasional, dan terhindar dari polarisasi yang tidak perlu. 

b. Tawazun (seimbang) 

Prinsip tawazun tampak jelas dalam kemampuan mahasiswa 

menyeimbangkan penggunaan akal dan teks. Mereka tidak terjebak pada literalitas 

berlebihan, namun juga tidak memberikan kebebasan penuh pada akal tanpa 

kontrol dalil. Dalam berbagai diskusi, mahasiswa mengombinasikan nalar kritis 

dengan rujukan kepada ayat, hadis, dan pendapat ulama. Pendekatan seimbang ini 

membuat analisis mereka tetap kokoh secara metodologis dan tidak terjatuh pada 

subjektivitas atau spekulasi personal. 

c. Tasamuh (toleran) 

Sikap tasamuh terlihat dari cara mahasiswa menghargai keragaman 

pandangan yang muncul dalam forum. Mereka memberikan ruang seluas-luasnya 

bagi peserta lain untuk mengemukakan pendapat tanpa memotong pembicaraan 

atau menunjukkan sikap merendahkan. Perbedaan pandangan dipahami sebagai 

bagian dari proses ilmiah, bukan ancaman. Dengan toleransi ini, suasana diskusi 

menjadi lebih inklusif, dialogis, dan memungkinkan tercapainya pemahaman yang 

lebih komprehensif. 

d. I„tidal (adil) 

Nilai i„tidal tercermin dari upaya mahasiswa menilai setiap argumen secara 

objektif dan proporsional. Mereka tidak terburu-buru menolak atau membenarkan 

suatu pendapat hanya karena kesesuaian dengan kelompok atau preferensi pribadi. 

Setiap argumen diperiksa berdasarkan kekuatan dalil, koherensi logis, dan 

relevansinya dengan konteks masalah. Sikap adil ini menjadikan proses diskusi 

lebih ilmiah, seimbang, dan jauh dari bias maupun penilaian sepihak. 

e. Tahqiq an-Naql (ketelitian dalam menukil) 

Mahasiswa sangat berhati-hati dalam mengutip pendapat ulama. Mereka 

selalu memastikan keabsahan referensi, mencocokkan halaman kitab, dan 



1080 

 

menyebutkan sanad keilmuan yang relevan,8mahasiswa juga menunjukkan budaya 

tabayyun (klarifikasi) dan tahqiq (verifikasi) yang kuat. Mereka cenderung 

memeriksa sumber, menanyakan konteks, dan memastikan validitas sebelum 

menerima suatu pendapat. Sikap ini membuktikan bahwa tradisi Aswaja bukan 

hanya nilai normatif, tetapi telah menjadi mekanisme operasional dalam proses 

pembelajaran, nilai-nilai tersebut selaras dengan penelitian Lukman H dkk. yang 

menyatakan bahwa tawassuth, tawazun, tasamuh, dan i„tidal menjadi karakter 

utama Aswaja yang menolak ekstremisme. Begitu pula yang menegaskan bahwa 

tasamuh dan i„tidal dalam tradisi pesantren berperan besar dalam menciptakan 

ruang diskusi yang damai dan produktif.9 

Dengan demikian, nilai-nilai Aswaja berfungsi sebagai etika ilmiah yang 

menuntun mahasiswa untuk berdiskusi secara moderat, santun, berbasis referensi, 

dan terbuka terhadap perbedaan pandangan. 

3. Adab Ilmiah dalam Interaksi Diskusi 

Observasi lapangan menunjukkan bahwa mahasiswa sangat menjaga etika 

dalam berdiskusi, seperti:  

1) tidak meninggikan suara meskipun berbeda pendapat, 

2) tidak memotong pembicaraan, 

3) menghargai pendapat pihak lain 

4) dan cenderung menyelesaikan perbedaan dengan argumentasi lembut10. 

Beberapa mahasiswa yang diwawancarai menjelaskan bahwa adab ini 

merupakan ajaran yang mereka dapatkan ketika belajar di pesantren. Mereka 

menganggap bahwa adab mendahului ilmu, sehingga diskusi harus dijaga dari 

sikap keras, provokatif, atau meremehkan lawan bicara.11 

a. Ketergantungan Pada Referensi Turats dan Mazhab 

Wawancara dengan pengurus organisasi keilmuan menunjukkan bahwa 

mahasiswa banyak merujuk kepada kitab turats seperti Fath al-Qarib, Fath al-Mu„in, 

                                                             
8 Subekti dan Haq, “STRATEGI PENGUATAN HABITUS MODERASI KEAGAMAAN MELALUI 
TRANSFORMASI ASWAJA BERBASIS PESANTREN,” 2025. 
9 Tri Yugo, “Pendidikan Karakter Berbasis Aswaja Nahdlatul Ulama di Era Disrupsi: Antara 
Tantangan dan Inovasi,” Contemporary Islamic Studies, 2025. 
10 “hasil observasi di lapangan,” 10 November 2025. 
11 muhammad al azhar, “Observasi partisipatif moderat peneliti di kelas Aswaja dan forum diskusi 
mahasiswa UIT Tribakti Lirboyo,” 12 Oktober 2025. 



1081 

 

Taqrirat as-Sadidah, Hasyiyah al-Bajuri, dan literatur Syafi„iyyah lainnya. Mereka 

juga merujuk pendapat ulama Asy„ariyyah dalam teologi dan al-Ghazali dalam 

tasawuf. 

Kebiasaan ini memperkuat argumentasi bahwa tradisi pesantren menjadi 

fondasi utama dalam pembentukan pola pikir ilmiah mahasiswa. 

b. Dampak Tradisi Pesantren terhadap Kemampuan Berargumentasi 

Wawancara dengan beberapa mahasiswa senior menunjukkan bahwa 

pengalaman mengikuti Bahtsul Masail di pesantren membuat mereka lebih terlatih 

dalam menyusun argumentasi, menilai pendapat ulama, serta menempatkan 

perbedaan pandangan dalam konteks yang proporsional. Hal ini menjelaskan 

mengapa diskusi mahasiswa UIT Tribakti Lirboyo lebih terstruktur dan tidak 

mudah memicu konflik emosional. 

c. Diskusi (Analisis Data dengan Teori) 

Temuan lapangan menunjukkan bahwa latar belakang pesantren memberikan 

pengaruh signifikan terhadap cara mahasiswa berdialektika. Mahasiswa pesantren 

memiliki pola berpikir yang mengikuti metode turats, yaitu dimulai dari qira‟ah 

terhadap teks, kemudian taḥlil (analisis), taqrir (penetapan pendapat ulama), naqḍ 

(kritik terhadap pandangan lain), hingga tarjīḥ (memilih pendapat yang lebih kuat), 

temuan ini sesuai dengan konsep tradisi keilmuan Aswaja yang menjadikan 

metodologi ulama sebagai dasar berpikir, sebagaimana dijelaskan dalam Al-

Mawsu„ah Al-Fiqhiyyah bahwa proses istinbaṭ harus melalui tahapan pembacaan, 

analisis, dan verifikasi pendapat ulama secara sistematis.12 

Ketika mahasiswa non-pesantren lebih sering bertanya dan meminta 

klarifikasi, hal tersebut menunjukkan perbedaan epistemologis yang sudah 

dipetakan dalam teori Aswaja: proses keilmuan harus inklusif dan terbuka terhadap 

pemahaman baru. Karena itu, interaksi kedua kelompok ini justru memperkaya 

dinamika diskusi. Pola ini mendukung teori bahwa tradisi Aswaja tidak bersifat 

eksklusif, tetapi selalu menekankan adab ilmiah, musyawarah, dan penguatan dalil. 

Dengan demikian, data lapangan memperlihatkan bahwa integrasi latar 

                                                             
12 Ida Ansori, BAHTSUL MASAIL SEBAGAI PEMBELAJARAN KONTEKSTUAL SANTRI DI PON-PES 
DARUSSALAM SUMBERSARI KEDIRI, 4, no. 3 (2023). 



1082 

 

belakang pesantren ke dalam ruang akademik di UIT Tribakti berjalan efektif dan 

selaras dengan kerangka teoritis yang digunakan dalam penelitian ini. 

D. KESIMPULAN 

Penelitian ini menyimpulkan bahwa tradisi Aswaja berperan penting dalam 

membentuk pola pikir, etika ilmiah, dan budaya diskusi mahasiswa Universitas 

Islam Tribakti Lirboyo melalui internalisasi nilai tawassuth, tawazun, tasamuh, dan 

i„tidal, serta penerapan metode dialektika turats yang sistematis. Namun, penelitian 

ini memiliki keterbatasan, terutama terkait peran ganda peneliti sebagai dosen yang 

berpotensi menimbulkan bias dalam respons mahasiswa selama observasi dan 

wawancara. Selain itu, lingkup penelitian yang hanya berfokus pada satu kampus 

dan dominasi informan berlatar pesantren membuat temuan kurang representatif 

secara menyeluruh. Tidak digunakannya pendekatan komparatif serta keterbatasan 

dokumentasi diskusi juga membatasi kedalaman analisis. Oleh karena itu, peneliti 

selanjutnya disarankan melibatkan pihak independen untuk menghindari bias 

relasional, memperluas lokasi penelitian, menyeimbangkan latar belakang informan, 

serta menerapkan pendekatan komparatif agar hasil penelitian menjadi lebih 

komprehensif dan obyektif. 

E. DAFTAR PUSTAKA 

Ansori, Ida. BAHTSUL MASAIL SEBAGAI PEMBELAJARAN KONTEKSTUAL 

SANTRI DI PON-PES DARUSSALAM SUMBERSARI KEDIRI. 4, no. 3 (2023). 

Miles, Matthew B., A. Michael Huberman, dan Johnny Saldaña. Qualitative Data 

Analysis: A Methods Sourcebook. Edition 3. Sage, 2014. 

Quddus, Abidatul. 84 | ISSN (e) 2963-4318 INTERNALISASI NILAI-NILAI 

AHLUSSUNNAH WAL JAMA‘AH SEBAGAI FONDASI PEACE EDUCATION 

DI ERA GLOBAL. t.t. 

Subekti, Mohammad Yusuf Agung, dan Muhammad Faishal Haq. “STRATEGI 

PENGUATAN HABITUS MODERASI KEAGAMAAN MELALUI 

TRANSFORMASI ASWAJA BERBASIS PESANTREN.” . . E 8, no. 1 (2025). 

Subekti, Mohammad Yusuf Agung, dan Muhammad Faishal Haq. “STRATEGI 

PENGUATAN HABITUS MODERASI KEAGAMAAN MELALUI 



1083 

 

TRANSFORMASI ASWAJA BERBASIS PESANTREN.” . . PIWULANG: Jurnal 

Pendidikan Agama Islam 8, no. 1 (2025): 129–41. 

Widodo, Ari Abdi, dan Muhammad Husni. Strategi Digitalisasi Pendidikan Pesantren 

Dalam Internalisasi Nilai Aswaja Bagi Generasi Z di Era Teknologi. 3 (2025). 

Yugo, Tri. “Pendidikan Karakter Berbasis Aswaja Nahdlatul Ulama di Era Disrupsi: 

Antara Tantangan dan Inovasi.” Contemporary Islamic Studies, 2025. 

 

 


