KKKKK Ar-Rasyid: Jurnal Publikasi Penelitian Ilmiah - ISSN:2348-8635
https:/ /journal.sahakreasindo.co.id/index.php/ar-rasyid

/}/I/,,/lf//l/,,' Volume 1 Nomor 6 - Tahun 2025 - Halaman 691-700

RELASI AGAMA DAN SAINS PANDANGAN IAN G.
BARBOUR (KONFLIK, INDEPENDEN, DIALOG,
DAN INTEGRASI)

Muhammad Saupiyani
Manajemen Pendidikan Islam, Pascasarjana UIN Antasari Banjarmasin
Email: muhammadsaupiyanil6@gmail.com

ABSTRACT

This article aims to explain four models of the relationship between religion and
science as proposed by lan G. Barbour: conflict, independence, dialogue, and
integration. This research approach uses a literature study method by compiling
various sources of literature such as books, journals, and relevant research
findings as references. The study results show that the relationship between
religion and science is not always contradictory; the conflict model illustrates
sharp differences between the two, the independence model emphasizes the
separation of domains, the dialogue model opens space for communication and
cooperation, while the integration model combines both into a harmonious unity.
Based on this analysis, it can be concluded that the ideal relationship between
religion and science is dialogical and integrative. Their collaboration will produce
knowledge that is not only intellectually advanced but also grounded in moral
and spiritual values, thereby shaping human civilization.

Keywords : Science, Religion, Conflict, Independence, Dialogue, and Integration

ABSTRAK

Tulisan ini bertujuan untuk menjelaskan empat model relasi antara agama dan
sains sebagaimana dikemukakan oleh Ian G. Barbour, yaitu konflik, independen,
dialog, dan integrasi. Pendekatan penelitian ini menggunakan metode studi
kepustakaan dengan menghimpun berbagai sumber literatur berupa buku, jurnal,
dan hasil penelitian yang relevan sebagai acuan. Hasil kajian menunjukkan
bahwa hubungan agama dan sains tidak selalu bersifat bertentangan; model
konflik menggambarkan perbedaan tajam antara keduanya, model independen
menekankan pemisahan ranah, model dialog membuka ruang komunikasi dan
kerja sama, sedangkan model integrasi memadukan keduanya dalam satu
kesatuan yang harmonis. Berdasarkan analisis tersebut, dapat disimpulkan
bahwa relasi ideal antara agama dan sains bersifat dialogis dan integratif.
Kolaborasi keduanya akan melahirkan ilmu pengetahuan yang tidak hanya maju
secara intelektual, tetapi juga berlandaskan nilai-nilai moral dan spiritual

691



Volume 1 Nomor 6 Tahun 2025

sehingga membentuk peradaban manusia yang berimbang antara akal dan iman.

Kata Kunci : Sains, Agama, Konflik, Independen, Dialog dan Integrasi

PENDAHULUAN

Mengapa perdebatan sains dan agama terjadi lebih intens dan hangat
dibandingkan perdebatan agama dengan yang lain? Karena kedua hal tersebut
cenderung bersaing unntuk menemukan kebenaran tentang alam. Sains dalam
banyak hal telah dapat menyanggah beberapa klaim kebenaran agama, sedangkan
agama tidak dapat menyanggah klaim kebenaran sains. Sains dan agama setidaknya
memiliki klaim yang saling tumpang tindih terhadap kebenaran (operlavving claims
for the truths).

Konflik paling nyata yang muncul dalam sejarah antara sains dan agama
adalah tentang pertanyaan tentang keberadaan Tuhan. Agama percaya tentang
keberadaan Tuhan akan tetapi sains tidak dapat sepenuhnya menjelaskan
keberadaan Tuhan secara empiris. Pembahasan sains dan agama Islam khususnya
dimulai pada abad ke-19. Kontroversi tersebut muncul sebagai reaksi terhadap
modernitas barat yang menyerbu dan mempengaruhi dunia Islam, baik secara
langsung maupun tidak langsung. Hingga pertengahan abad ke 20, polarisasi sains
dan agama terus berlanjut dalam bentuk polarisasi antara ilmu rasional (agl) dan
wahyu (nagl), atau antara agliyyah dan nagliyyah. Munculnya para pemikir Islam
yang bersentuhan dengan peradaban Barat melanjutkan perdebatan tentang peran
akal dan wahyu. Muhammad Abdu, Rasyid Ridha, Jamaluddin al-Afghani, dan
Abul al Madoudi terlibat secara mendalam dalam wacana akal dan wahyu, baik
secara teologis maupun filosofis dalam kaitannya dengan perkembangan ilmu
pengetahuan modern.!

Banyak pemikir percaya bahwa agama tidak dapat dibandingkan dengan sains.
Bahkan seorang ilmuwan pun merasa sulit membayangkan bagaimana bisa serentak
setidak-tidaknya dalam pengertian percaya adanya Tuhan. Alasan utama mereka
menarik kesimpulan ini ialah bahwa agama jelas-jelas tidak dapat membuktikan
kebenaran ajaran-ajarannya dengan tegas, pada hal sains bisa melakukan hal itu.
Agama mencoba bersikap diam-diam dan tidak mau memberi petunjuk yang pasti
tentang keberadaan Tuhan. Di sisi lain, sains berkeinginan menguji semua hipotesis
dan semua teorinya berdasarkan “pengalaman”. Agama tidak bisa melakukan hal
tersebut dengan cara yang bisa memuaskan pihak yang netral, klaim kaum skeptik.?

1 Syaeful Bahri, “Relasi Agama Dan Sains Dalam Tafsir Ilmi Kementerian Agama RI”
(Master’s Thesis, Universitas PTIQ, 2022), https:/ /repository.ptiq.ac.id/id/eprint/922. Hal. 45-46.

2 Kaum skeptik ialah kelompok orang yang selalu meragukan atau mempertanyakan
kebenaran suatu hal sebelum ada bukti yang kuat dan logis.

692 https:/ /journal.sahaeduresearch.com/index.php/jurpi



Volume 1 Nomor 6 Tahun 2025

Karena itu, mesti ada suatu “pertentangan” antara cara-cara pemahaman ilmiah dan
keagamaan.?

METODE PENELITIAN

Metode yang digunakan dalam penyusunan tulisan ini adalah studi
kepustakaan. Metode ini dilakukan dengan mengumpulkan referensi bacaan yang
relevan dengan masalah yang diteliti atau yang dibahas serta memahami secara teliti
dan hati-hati dalam memperoleh hasil penelitian. Menurut Amir Hamzah, penelitian
kepustakaan adalah penelitian kualitatif yang bekerja pada tataran analitik dan
bersifat perspectif emic, yakni memperoleh data bukan pada persepsi peneliti,
melainkan berdasarkan fakta-fakta konseptual maupun fakta teoritis.*

HASIL DAN PEMBAHASAN
Relasi Agama dan Sains
Istilah religion berasal dari eropa yang diartikan sebagai “a general term to

4

embrace certain human interest antara lain the world over.” Istilah umum untuk
merangkul kepentingan manusia tertentu antara berbaring di seluruh dunia.”
Adapun dalam “The Dictionary of Belief.” “Agama” diartikan sebuah sistem belief
tentang realitas, exixtence, alam semesta, alam gaib atau devide dan praktek yang
biasa timbul dari keyakinan.’

Selanjutnya, istilah agama sendiri berasal dari bahasa sanskerta yang
menyatakan bahwa bahwa kata agama tersusun dari dua kata “a” berarti “tidak”
dan “gam” berarti “pergi”, “tetap ditempat”, “diwarisi turun temurun.” Menurut
Harun Nasution bahwa agama memang mempunyai sifat yang demikian. Ada lagi
pendapat yang menyatakan bahwa agama berarti teks atau kitab suci dan agama-
agama memang mempunyai kitab-kitab suci tersendiri.t

Adapun sains berasal dari kata “science” yang berarti (1) the study and knowledge
or the physical word and its behaviour that Islam based on experience and proven pacts and
organized into a system; (2) a subject such as chemistry, physic, or biology; (3) an organized

3 John F. Haught, Perjumpaan Sains Dan Agama Dari Konflik Ke Dialog (Bandung: Mizan, 2004)
dikutip dari Bahri, “Relasi Agama Dan Sains Dalam Tafsir Ilmi Kementerian Agama RI.”. Hal. 46.

4 Amir Hamzah, Metode Penelitian Kepustakaan (Library Research) Kajian Filosofis, Teoritis,
Aplikasi, Proses, Dan Hasil Penelitian, Revisi (Malang: Literasi Nusantara, 2020). Hal. 9.

5 Michael Rundell, Macmillan English Dictionary, For Advanced Leraners: International Student
Edition (Oxford: Macmillan Publisher Limited, 2002) dikutip dalam jurnal Ali Muchasan, “Relasi
Agama Dan Sains,” Inovatif: Jurnal Penelitian Pendidikan, Agama, Dan Kebudayaan 6, no. 1 (2020),
https:/ /doi.org/10.55148 /inovatif.v6i1.159. Hal. 70-71.

¢ Harun Nasution, Islam Ditinjau Dari Berbagai Aspeknya (Jakarta: Ul Press, 1985) dikutip
dalam jurnal Ali Muchasan, “Relasi Agama Dan Sains,” Inovatif: Jurnal Penelitian Pendidikan, Agama,
Dan Kebudayaan 6, no. 1 (2020), https://doi.org/10.55148 /inovatif.v6i1.159. Hal. 71.

693 https:/ /journal.sahaeduresearch.com/index.php/jurpi



Volume 1 Nomor 6 Tahun 2025

wa or making, arranging, or dealing with something.””

Didalam Islam, sains dapat diterjemahkan dengan ilmu (‘ilm). Didalam
epistemologi Islam, kata ilmu tidak sama dengan pengetahuan biasa akan tetapi
ilmu seperti yang dijelaskan oleh Ibnu Hazm bahwa ilmu adalah pengetahuan
tentang sesuatu sebagaimana adanya. Didalam epistemologi Barat, sains hanya
dibatasi pada bidang-bidang sains yang empirik atau ilmu fisik, sementara dalam
epistemologi Islam bahwa sains atau ilmu bukan hanya mengkaji tentang sesuatu
yang bersifat empirik atau ilmu fisik, akan tetapi juga membahas sesuatu yang
bersifat ilmu non fisik atau metafisik.?

Relasi sains dan agama telah menjadi topik yang cukup hangat bagi kalangan
ilmuwan sejak beberapa abad yang lalu. Pada mulanya relasi sains dan agama
merupakan wacana yang kontroversial di dunia barat. Akan tetapi kemajuan sains
dan teknologi di dunia barat telah memberikan dampak yang cukup besar bagi
masyarakat muslim. Akibatnya, kontrovesi antara sains dan agama juga menjadi
salah satu isu yang banyak dibicarakan di kalangan sarjana muslim. Karena hingga
kini masih kuat angapan dalam masyarakat luas yang mengatakan bahwa “agama”
dan “sains” adalah dua entitas yang tidak bisa dipertemukan yang mana keduanya
mempunyai wilayah tersendiri dan terpisah antara satu dengan yang lainnya.’

Pertanyaan-pertanyaan yang sering muncul dalam konteks relasi ini adalah
“apakah sains telah menyebabkan agama tidak masuk akal lagi secara intelektual”;
“apakah sains itu menyingkirkan adanya Tuhan yang personal; “dan bukankah
biologi modern sudah memperlihatkan bahwa hidup dan akal budi dapat dijelaskan
oleh ilmu kimia dengan akibat bahwa -gagasan mengenai jiwa dan ruh pun
hanyalah semu belaka.”

Semua pertanyaan ini merupakan masalah antara “sains” dan “agama”. Bagi
agama, keberhasilan gilang gemilang sains di berbagai aspek kehidupan manusia
terutama sejak zaman renaisans, sekurang-kurangnya menimbulkan tanggapan
ambigu yang dimana harapan baru dan juga kekhawatiran yang baru. Agama
mungkin mengharapkan sains membersihkan unsur-unsur takhayyul dan mitos
yang menyusup, disadari atau tidak kedalam ajaran-ajarannya akan tetapi agama

7 Rundell, Macmillan English Dictionary, For Advanced Leraners: International Student Edition
dikutip dalam jurnal Ali Muchasan, “Relasi Agama Dan Sains,” Inovatif: Jurnal Penelitian Pendidikan,
Agama, Dan Kebudayaan 6, no. 1 (2020), https:/ /doi.org/10.55148 /inovatif.v6i1.159. Hal. 71.

8 Mulyadhi Kartanegara, Menembus Batas Waktu: Panorama Filsafat Islam (Bandung: Mizan,
2002) dikutip dalam jurnal Igbal Maulana and Salminawati, “Sains Menurut Perspektif Barat Dan
Perspektif Islam,” BADA’A: Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar 6, no. 1 (June 2024): 166-72,
https:/ /doi.org/10.37216 /badaa.v6il.1564. Hal. 169.

M. Amin Abdullah, Islamic Studies Di Perquruan Tinggi, Pendekatan Integratif Interkonektif
(Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2006) dikutip dalam jurnal Ali Muchasan, “Relasi Agama Dan Sains,”
Inovatif:  Jurnal  Penelitian  Pendidikan, — Agama, Dan  Kebudayaan 6, mno. 1 (2020),
https:/ /doi.org/10.55148 /inovatif.v6i1.159. Hal. 72.

694 https:/ /journal.sahaeduresearch.com/index.php/jurpi



Volume 1 Nomor 6 Tahun 2025

juga khawatir kalau sains akan meninggalkannya atau malah meniadakannya.0

Maka dari hal itu G. Harbour memiliki empat pandangan mengenai relasi
agama dan sains tersebut yaitu konflik, independen, dialog dan integrasi.
Agama dan Sains sebagai Konflik

Konflik antara agama dan sains dalam era modern mencakup berbagai bidang,
misalnya dalam kosmologi yang mana mengenai tentang usul-usul dan
perkembangan alam semesta. Dalam bidang medis, muncul isu-isu seperti aborsi,
kontrasepsi, homoseksualitas dan prakti-praktik seksual. Sering kali, konflik ini
menunjukkan benturan antara prinsip-prinsip moral agama dan sains yang
tampaknya tidak terikat oleh nilai-nilai moral kemanusiaan.

Dalam konteks hubungan antara agama dan sains, Haught (2004)
mengemukakan bahwa pendekatan konflik antara keduanya merupakan keyakinan
bahwa sains dan agama pada dasarnya tidak dapat dipadukan. Alasan utama dari
keyakinan ini adalah bahwa agama tidak dapat secara tegas membuktikan
kebenaran ajarannya, sedangkan sains memiliki kemampuan untuk melakukannya.
Agama seringkali tidak memberikan bukti konkret mengenai keberadaan Tuhan,
sementara sains menguji semua hipotesis dan teori berdasarkan pengalaman
empiris. Karena agama tidak dapat memenuhi standar pembuktian yang dapat
memuaskan pihak yang netral atau skeptis, maka muncul anggapan adanya
"pertentangan" antara pendekatan ilmiah dan pemahaman keagamaan.

Konflik ini sering memposisikan agama dan sains dalam posisi yang sangat
bertentangan dan konfrontatif. Paradigma yang ada menunjukkan bahwa seorang
ilmuwan tidak akan dengan mudah menerima kebenaran ilmiah sebagai absolut. Di
sisi lain, agama tidak mampu menjelaskan dan membuktikan keyakinannya secara
empiris dan rasional. Akibatnya, banyak ilmuwan percaya bahwa kebenaran hanya
dapat diperoleh melalui sains dan bukan melalui agama. Sebaliknya, para
agamawan berpendapat bahwa sains tidak memiliki otoritas untuk menjelaskan
segala hal karena keterbatasan akal manusia.!

Agama dan Sains sebagai Independen

Dalam pandangan ini, agama dan sains dianggap memiliki kebenaran masing-
masing yang terpisah satu sama lain, sehingga keduanya dapat coexist secara
harmonis tanpa saling mengganggu. Pemisahan ini tidak hanya dilatarbelakangi
oleh keinginan untuk menghindari konflik yang dianggap tidak perlu, tapi juga
dorongan untuk menghargai perbedaan karakter dan pendekatan yang dimiliki oleh

10 Ali Muchasan, “Relasi Agama Dan Sains,” Inovatif: Jurnal Penelitian Pendidikan, Agama, Dan
Kebudayaan 6, no. 1 (2020), https:/ / doi.org/10.55148 /inovatif.v6i1.159. Hal. 72-73.

1 Miftahul Afkarina et al., “Konflik, Dialog, Dan Integrasi: Sebuah Eksplorasi Filosofis
Tentang Hubungan Sains Dan Agama,” Santhet: (Jurnal Sejarah, Pendidikan Dan Humaniora) 8, no. 2
(2024), https:/ /doi.org/10.36526/js.v3i2.695. Hal. 2535-2536.

695 https:/ /journal.sahaeduresearch.com/index.php/jurpi



Volume 1 Nomor 6 Tahun 2025

masing-masing bidang pemikiran.

Pendekatan independensi melihat sains dan agama sebagai dua domain yang
sama sekali berbeda, yang menggunakan metode dan bahasa yang berbeda pula.
Selain itu, keduanya sering kali membahas isu-isu yang berbeda. Pandangan ini,
seperti yang dikemukakan oleh Bagir, diakui bisa mencegah konflik di antara kedua
bidang tersebut, namun di sisi lain dapat menyulitkan dialog dan komunikasi jika
tidak ada interaksi sama sekali antara sains dan agama. Model independensi
beranggapan bahwa sains dan agama memiliki persoalan, wilayah, dan metode
yang berbeda, serta masing-masing memiliki kebenarannya sendiri. Oleh karena itu,
tidak perlu ada hubungan, kerjasama, atau konflik antara keduanya; masing-masing
harus bekerja di area mereka sendiri tanpa campur tangan dari pihak lainnya.

Dengan pendekatan independensi, baik agama maupun sains masing-masing
mengakui keabsahan dan kebenaran dalam ranahnya sendiri, karena keduanya
memang berurusan dengan bidang yang berbeda. Klaim kebenaran yang diajukan
oleh masing-masing bidang juga berbeda. Akibatnya, hubungan antara sains dan
agama menjadi tidak ada irisan atau pertentangan, karena keduanya beroperasi
dalam ruang lingkup yang terpisah dan saling menghormati keberadaan masing-
masing.1?

Agama dan Sains dalam Sebuah Dialog

Dialog antara Islam dan sains merupakan bentuk komunikasi yang bertujuan
untuk membandingkan metode yang digunakan dalam ilmu pengetahuan Islam dan
sains dengan harapan dapat menciptakan integrasi yang lebih baik antara keduanya.
Tujuan dari dialog ini adalah untuk menyoroti persamaan dalam metode dan
konsep prediksi yang digunakan dalam ilmu pengetahuan dan agama serta
mengungkapkan persamaan dan perbedaan antara keduan ya.

Menurut Ian G. Barbour dan Holmes Rolston III, terdapat tiga kata kunci yang
menggambarkan hubungan dialogis dan integratif antara agama dan ilmu, yaitu
semipermeable, intersubjective testability, dan creative imagination.3

Pertama, semipermeable. Meskipun setiap disiplin ilmu dapat mempertahankan
jati diri dan eksistensinya masing-masing akan tetapi selalu ada ruang dialog,
komunikasi, dan debat dengan disiplin ilmu lainnya. Setiap disiplin ilmu tetap
terbuka untuk berdialog, menerima pendapat, mengkritik, dan berkaloborasi
dengan ilmu pengetahuan alam, ilmu sosial, dan humaniora walaupun terdapat

12 Afkarina et al, “Konflik, Dialog, Dan Integrasi: Sebuah Eksplorasi Filosofis Tentang
Hubungan Sains Dan Agama.” Hal. 2536-2537.

13 Fitri Meliani, Nanat Fatah Natsir, and Erni Haryanti, “Sumbangan Pemikiran lan G.
Barbour Mengenai Relasi Sains Dan Agama Terhadap Islamisasi Sains,” JIIP - Jurnal Ilmiah Ilmu
Pendidikan 4, no. 7 (November 2021): 673-88, https://doi.org/10.54371/jiip.v4i7.331 dikutip dari
Miftahul Afkarina et al, “Konflik, Dialog, Dan Integrasi: Sebuah Eksplorasi Filosofis Tentang
Hubungan Sains Dan Agama,” Santhet: (Jurnal Sejarah, Pendidikan Dan Humaniora) 8, no. 2 (2024),
https://doi.org/10.36526/js.v3i2.695. Hal. 2537.

696 https:/ /journal.sahaeduresearch.com/index.php/jurpi



Volume 1 Nomor 6 Tahun 2025

batasan dalam setiap disiplin ilmu yang mana batas tersbut tidak bersifat kaku dan
tidak sepenuhnya kedap suara , selalu ada lubang atau pori-pori kecil yang
memungkinkan interaksi antar disiplin ilmu.

Kedua, intersubjective testability. Menurut Barbour, baik objek maupun subjek
memainkan peranan penting dalam kegiatan ilmiah. IImuwan seringkali terlibat
langsung dalam situasi lapangan sebagai subjek eskperimen, sehingga data yang
diperoleh tidak sepenuhnya terpisah dari sudut pandang pengamat. Konsep-konsep
ilmiah tidak hanya diberikan oleh alam, akan tetapi dikembangkan oleh ilmuwan
sebagai pemikir kreatif. Oleh karena itu, pemahaman terhadap tujuan harus tunduk
pada verifikasi intersubjektif, yaitu usaha bersama seluruh komunitas ilmiah untuk
memverifikasi kebenaran penafsiran dan makna data yang diperoleh.

Ketiga, creative imagination. Teori-teori baru yang seringkali muncul dari
keberanian para ilmuwan dan peneliti untuk menggabungkan berbagai ide yang
awalnya terisolasi satu sama lain. Imajinasi kreatif, baik dalam dunia ilmiah maupun
sastra yang mana seringkali berkaitan dengan upaya untuk mendamaikan dua
kerangka pemikiran yang berbeda. Proses ini melibatkan sintesis dari elemen-
elemen lama menjadi konfigurasi baru yang segar. Fakta menunjukkan bahwa teori-
teori baru seringkali lahir dari upaya untuk menghubungkan dua hal yang
tampaknya tidak ada kaitannya satu sama lain.

Integrasi agama dan Sains

Dalam tradisi keilmuan Islam klasik, tokoh-tokoh seperti al-Farabi, Ibn Sinam
dan al-Ghazali tidak memisahkan agama dan sains. Semua cabang ilmu dianggap
sebagai bagian dari usaha mengenal dan memahami ciptaan Allah. Oleh karena itu,
integrasi ilmu agama dan sains menjadi penting untuk mengembalikan kesatuan
ilmu pengetahuan yang holistik dan menyeluruh.'>

Urgensi integrasi muncul dari kesadaran bahwa ilmu sains tanpa nilai agama
dapat melahirkan teknologi yang destruktif dan tidak beretika, sedangkan ilmu
agama tanpa pemahaman sains cenderung menjauh dari realitas sosial dan
perkembangan teknologi.l® Integrasi mengacu pada proses menyatukan bagian-
bagian yang terpisah menjadi suatu kesatuan yang utuh. Ini termasuk menyatukan
kelompok atau suku yang berbeda untuk membentuk sebuah kesatuan. Dalam

14 Astrid Veranita Indah, “Dialog Ilmu Dan Agama Dalam Pendidikan Islam Di Indonesia,”
Agqidah-Ta: Jurnal llmu Agqidah 8, no. 1 (2022) dikutip dari Miftahul Afkarina et al., “Konflik, Dialog,
Dan Integrasi: Sebuah Eksplorasi Filosofis Tentang Hubungan Sains Dan Agama,” Santhet: (Jurnal
Sejarah, Pendidikan Dan Humaniora) 8, no. 2 (2024), https://doi.org/10.36526/js.v3i2.695. Hal. 2537-
2538.

15 Roni Putra, Abu Bakar, and M. Nazir, “Implikasi Integrasi Sains Dan Agama Terhadap
Pendidikan Islam,” Journal on Education 6, no. 1 (2023) dikutip dalam jurnal Ayu Savana Humairoh
and Ahmad Mustafidin, “Integrasi Ilmu Agama Dan Sains Dalam Pendidikan Islam Kontemporer,”
NAAFI: Jurnal Ilmiah Mahasiswa 2, no. 3 (2025).. Hal. 530.

16 Humairoh and Mustafidin, “Integrasi Ilmu Agama Dan Sains Dalam Pendidikan Islam
Kontemporer.” Hal. 530.

697 https:/ /journal.sahaeduresearch.com/index.php/jurpi



Volume 1 Nomor 6 Tahun 2025

konteks ini, integrasi tidak hanya sekedar mengga bungkan ilmu pengetahuan sains
dengan ilmu agama akan tetapi juga melibatkan penerapan norma-norma agama
yang dominan. Sebagaimana kata Hidayat, integrasi berarti mehamoniskan cara
pandang, cara berpikir, dan cara bertindak antara ilmu pengetahuan dan Islam.
Menurut Barbour dalam upaya integrasi antara sains dan agama terdapat tiga
versi yaitu: (1) natural theology, (2) theology of nature, dan (3) systematic synthesis.!”

a. Natural theology yaitu eksistensi Tuhan bisa dimanisfetasikan dari wujud dan
desain alam, wujud dan desain alam yang sedemikian rupa akan semakin
membuat kesadaran akan eksistensi Tuhan. Sebagaimana yang telah dikutip
Hasan Baharun dari pendapatnya Thomas Aquinas, dalam bukunya Barbour
bahwa sifat Tuhan bisa diketahui hanya dari wahyu sedangkan eksistensi
Tuhan yang sebenarnya hanya bisa diketahui melalui nalar. Dalam natural
theology tersebut semua yang ada di alam ini baik itu bentuk, tata
tertib/hukum alam, dan keindahan serta kompleksitas alam mendukung
adanya grand design dibalik semua itu.

b. Theology of mnature yaitu doktrin agama yang diformulasikan untuk
pemahaman ilmiah yang sudah mapan. Dalam versi ini beranggapan masih
terdapat doktrin agama yang bertentangan dengan sains sehingga perlu
adanya reformulasi berdasarkan teori yang ada saat ini.

c. Systematic synthesis yaitu merupakan integrasi yang lebih sistematis yang
bisa dilakukan apabila sains dan agama memberikan arah baru bagi duni yang
lebih koheren yang digabungkan dalam kerangka metafisika yang lebih
komprehensif, sehingga sains dan agama bisa saling memberikan kontribusi
pandangan yang mampu memberikan alternatif

KESIMPULAN

Hubungan antara agama dan sains merupakan wacana yang terus berkembang
sepanjang sejarah manusia. Keduanya sama-sama mencari kebenaran, namun
dengan pendekatan yang berbeda. Sains berusaha menemukan kebenaran melalui
rasio, eksperimen, dan pengamatan empiris, sementara agama berangkat dari
wahyu, keimanan, dan nilai-nilai moral yang bersumber dari Tuhan. Perbedaan ini
sering menimbulkan ketegangan karena masing-masing memiliki cara pandang
tersendiri terhadap realitas dan sumber kebenaran. Meskipun demikian, keduanya
sesungguhnya tidak harus dipertentangkan, sebab tujuan akhir dari keduanya
adalah sama-sama mencari kebenaran hakiki tentang alam dan kehidupan.

Dalam perjalanan sejarah pemikiran, muncul empat bentuk relasi antara agama

17 Jan Graeme Barbour, Juru Bicara Tuhan; Antara Sains Dan Agama (Bandung: Mizan, 2002)
dikutip dalam jurnal Khoirul Warisin, “Relasi Sains Dan Agama Perspektif lan G. Barbour Dan
Armahedi Mazhar,” Rahmatan Lil Alamin Journal of Peace Education and Islamic Studies 1, no. 1 (2018).
Hal. 17.

698 https:/ /journal.sahaeduresearch.com/index.php/jurpi



Volume 1 Nomor 6 Tahun 2025

dan sains sebagaimana dijelaskan oleh Ian G. Barbour, yaitu konflik, independen,
dialog, dan integrasi. Pada tahap konflik, sains dan agama berada dalam posisi yang
saling menolak karena perbedaan metode dan cara berpikir. Sains dianggap
berusaha menyingkirkan unsur-unsur metafisik, sedangkan agama dinilai tidak
dapat membuktikan klaim kebenarannya secara empiris. Namun demikian, konflik
tersebut tidak sepenuhnya bersifat mutlak karena di dalamnya terdapat ruang bagi
pencarian titik temu yang lebih konstruktif.

Pandangan independen kemudian hadir sebagai bentuk kompromi untuk
memisahkan ranah sains dan agama. Dalam model ini, sains dan agama dianggap
memiliki wilayah kerja dan metode yang berbeda, sehingga keduanya dapat
berjalan berdampingan tanpa saling mengganggu. Sains berfokus pada bagaimana
alam semesta bekerja, sedangkan agama menjelaskan mengapa alam itu ada dan apa
tujuan keberadaannya. Meskipun pendekatan ini menghindarkan benturan, tetapi
hubungan keduanya menjadi terbatas dan minim interaksi yang bermakna, karena
masing-masing berdiri sendiri tanpa saling melengkapi.

Selanjutnya, model dialog menjadi jalan tengah yang berusaha
mempertemukan sains dan agama melalui komunikasi yang terbuka. Dalam dialog
ini, keduanya tidak hanya saling memahami perbedaan, tetapi juga mencari titik
persamaan yang bisa dijadikan dasar kerja sama. Agama dapat memberikan arah
moral bagi perkembangan sains agar tidak disalahgunakan, sementara sains dapat
memperkaya penafsiran agama terhadap tanda-tanda kebesaran Tuhan di alam
semesta. Konsep seperti semipermeable, intersubjective testability, dan creative
imagination sebagaimana dijelaskan oleh Barbour menunjukkan bahwa hubungan
dialogis membuka peluang bagi lahirnya pemahaman yang lebih menyeluruh dan
saling menguatkan.

Tahap terakhir adalah integrasi, yaitu bentuk relasi yang paling ideal antara
agama dan sains. Dalam integrasi, keduanya dipadukan dalam satu sistem
pengetahuan yang saling mendukung untuk memahami realitas secara utuh. Sains
tanpa nilai-nilai agama akan kehilangan arah moral dan berpotensi destruktif,
sedangkan agama tanpa pemahaman sains akan menjauh dari konteks sosial dan
perkembangan zaman. Melalui integrasi, ilmu pengetahuan dapat menjadi sarana
untuk mengenal dan mendekatkan diri kepada Tuhan, sekaligus membangun
peradaban yang maju secara intelektual dan bermartabat secara spiritual. Dengan
demikian, hubungan ideal antara agama dan sains adalah hubungan yang dialogis
dan integratif, bukan hubungan yang saling meniadakan, melainkan saling
melengkapi demi terciptanya keseimbangan antara akal dan iman, serta antara ilmu
dan nilai-nilai ketuhanan.

DAFTAR PUSTAKA
Abdullah, M. Amin. Islamic Studies Di Perquruan Tinggi, Pendekatan Integratif

699 https:/ /journal.sahaeduresearch.com/index.php/jurpi



Volume 1 Nomor 6 Tahun 2025

Interkonektif. Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2006.

Afkarina, Miftahul, Wahyu Irawan, Abdul Haris, Abd. Malik Karim Amrullah, and
Dhevin MQ Agus Puspita. “Konflik, Dialog, Dan Integrasi: Sebuah Eksplorasi
Filosofis Tentang Hubungan Sains Dan Agama.” Santhet: (Jurnal Sejarah,
Pendidikan Dan Humaniora) 8, no. 2 (2024). https:/ /doi.org/10.36526/js.v3i2.695.

Bahri, Syaeful. “Relasi Agama Dan Sains Dalam Tafsir [Imi Kementerian Agama RI.”
Master’s Thesis, Universitas PTIQ, 2022.
https:/ /repository.ptiq.ac.id/id/eprint/922.

Barbour, Ian Graeme. Juru Bicara Tuhan; Antara Sains Dan Agama. Bandung: Mizan,
2002.

Hamzah, Amir. Metode Penelitian Kepustakaan (Library Research) Kajian Filosofis,
Teoritis, Aplikasi, Proses, Dan Hasil Penelitian. Revisi. Malang: Literasi Nusantara,
2020.

Haught, John F. Perjumpaan Sains Dan Agama Dari Konflik Ke Dialog. Bandung: Mizan,
2004.

Humairoh, Ayu Savana, and Ahmad Mustafidin. “Integrasi Ilmu Agama Dan Sains
Dalam Pendidikan Islam Kontemporer.” NAAFI: Jurnal Ilmiah Mahasiswa 2, no. 3
(2025).

Indah, Astrid Veranita. “Dialog Ilmu Dan Agama Dalam Pendidikan Islam Di
Indonesia.” Agidah-Ta: Jurnal Ilmu Agidah 8, no. 1 (2022).

Kartanegara, Mulyadhi. Menembus Batas Waktu: Panorama Filsafat Islam. Bandung:
Mizan, 2002.

Meliani, Fitri, Nanat Fatah Natsir, and Erni Haryanti. “Sumbangan Pemikiran Ian G.
Barbour Mengenai Relasi Sains Dan Agama Terhadap Islamisasi Sains.” JIIP -
Jurnal  Ilmiah Ilmu Pendidikan 4, no. 7 (November 2021): 673-88.
https:/ /doi.org/10.54371/jiip.v4i7.331.

Muchasan, Ali. “Relasi Agama Dan Sains.” Inovatif: Jurnal Penelitian Pendidikan,
Agama, Dan Kebudayaan 6, no. 1 (2020).
https:/ /doi.org/10.55148 / inovatif.v6i1.159.

Nasution, Harun. Islam Ditinjau Dari Berbagai Aspeknya. Jakarta: UI Press, 1985.

Putra, Roni, Abu Bakar, and M. Nazir. “Implikasi Integrasi Sains Dan Agama
Terhadap Pendidikan Islam.” Journal on Education 6, no. 1 (2023).

Rundell, Michael. Macmillan English Dictionary, For Advanced Leraners: International
Student Edition. Oxford: Macmillan Publisher Limited, 2002.

Warisin, Khoirul. “Relasi Sains Dan Agama Perspektif Ian G. Barbour Dan Armahedi
Mazhar.” Rahmatan Lil Alamin Journal of Peace Education and Islamic Studies 1, no.
1 (2018).

700 https:/ /journal.sahaeduresearch.com/index.php/jurpi



