
 

 

 
Ar-Rasyid: Jurnal Publikasi Penelitian Ilmiah - ISSN:2348-8635 
https://journal.sahakreasindo.co.id/index.php/ar-rasyid  
Volume 1 Nomor 6 – Tahun 2025 - Halaman 691-700 

 

 
 

691 
 

RELASI AGAMA DAN SAINS PANDANGAN IAN G. 
BARBOUR (KONFLIK, INDEPENDEN, DIALOG, 

DAN INTEGRASI) 

 
Muhammad Saupiyani 

Manajemen Pendidikan Islam, Pascasarjana UIN Antasari Banjarmasin 

Email: muhammadsaupiyani16@gmail.com  

 

 

ABSTRACT 

This article aims to explain four models of the relationship between religion and 
science as proposed by Ian G. Barbour: conflict, independence, dialogue, and 
integration. This research approach uses a literature study method by compiling 
various sources of literature such as books, journals, and relevant research 
findings as references. The study results show that the relationship between 
religion and science is not always contradictory; the conflict model illustrates 
sharp differences between the two, the independence model emphasizes the 
separation of domains, the dialogue model opens space for communication and 
cooperation, while the integration model combines both into a harmonious unity. 
Based on this analysis, it can be concluded that the ideal relationship between 
religion and science is dialogical and integrative. Their collaboration will produce 
knowledge that is not only intellectually advanced but also grounded in moral 
and spiritual values, thereby shaping human civilization. 

 
Keywords : Science, Religion, Conflict, Independence, Dialogue, and Integration 

 

ABSTRAK 

Tulisan ini bertujuan untuk menjelaskan empat model relasi antara agama dan 
sains sebagaimana dikemukakan oleh Ian G. Barbour, yaitu konflik, independen, 
dialog, dan integrasi. Pendekatan penelitian ini menggunakan metode studi 
kepustakaan dengan menghimpun berbagai sumber literatur berupa buku, jurnal, 
dan hasil penelitian yang relevan sebagai acuan. Hasil kajian menunjukkan 
bahwa hubungan agama dan sains tidak selalu bersifat bertentangan; model 
konflik menggambarkan perbedaan tajam antara keduanya, model independen 
menekankan pemisahan ranah, model dialog membuka ruang komunikasi dan 
kerja sama, sedangkan model integrasi memadukan keduanya dalam satu 
kesatuan yang harmonis. Berdasarkan analisis tersebut, dapat disimpulkan 
bahwa relasi ideal antara agama dan sains bersifat dialogis dan integratif. 
Kolaborasi keduanya akan melahirkan ilmu pengetahuan yang tidak hanya maju 
secara intelektual, tetapi juga berlandaskan nilai-nilai moral dan spiritual 



 

Volume 1 Nomor 6 Tahun 2025 

 
 

692  https://journal.sahaeduresearch.com/index.php/jurpi 

 

sehingga membentuk peradaban manusia yang berimbang antara akal dan iman. 
 

Kata Kunci : Sains, Agama, Konflik, Independen, Dialog dan Integrasi 
 

 

PENDAHULUAN 

Mengapa perdebatan sains dan agama terjadi lebih intens dan hangat 

dibandingkan perdebatan agama dengan yang lain? Karena kedua hal tersebut 

cenderung bersaing unntuk menemukan kebenaran tentang alam. Sains dalam 

banyak hal telah dapat menyanggah beberapa klaim kebenaran agama, sedangkan 

agama tidak dapat menyanggah klaim kebenaran sains. Sains dan agama setidaknya 

memiliki klaim yang saling tumpang tindih terhadap kebenaran (operlavving claims 

for the truths).  

Konflik paling nyata yang muncul dalam sejarah antara sains dan agama 

adalah tentang pertanyaan tentang keberadaan Tuhan. Agama percaya tentang 

keberadaan Tuhan akan tetapi sains tidak dapat sepenuhnya menjelaskan 

keberadaan Tuhan secara empiris. Pembahasan sains dan agama Islam khususnya 

dimulai pada abad ke-19. Kontroversi tersebut muncul sebagai reaksi terhadap 

modernitas barat yang menyerbu dan mempengaruhi dunia Islam, baik secara 

langsung maupun tidak langsung. Hingga pertengahan abad ke 20, polarisasi sains 

dan agama terus berlanjut dalam bentuk polarisasi antara ilmu rasional (aql) dan 

wahyu (naql), atau antara aqliyyah dan naqliyyah. Munculnya para pemikir Islam 

yang bersentuhan dengan peradaban Barat melanjutkan perdebatan tentang peran 

akal dan wahyu. Muhammad Abdu, Rasyid Ridha, Jamaluddin al-Afghani, dan 

Abul al Madoudi terlibat secara mendalam dalam wacana akal dan wahyu, baik 

secara teologis maupun filosofis dalam kaitannya dengan perkembangan ilmu 

pengetahuan modern.1 

Banyak pemikir percaya bahwa agama tidak dapat dibandingkan dengan sains. 

Bahkan seorang ilmuwan pun merasa sulit membayangkan bagaimana bisa serentak 

setidak-tidaknya dalam pengertian percaya adanya Tuhan. Alasan utama mereka 

menarik kesimpulan ini ialah bahwa agama jelas-jelas tidak dapat membuktikan 

kebenaran ajaran-ajarannya dengan tegas, pada hal sains bisa melakukan hal itu. 

Agama mencoba bersikap diam-diam dan tidak mau memberi petunjuk yang pasti 

tentang keberadaan Tuhan. Di sisi lain, sains berkeinginan menguji semua hipotesis 

dan semua teorinya berdasarkan “pengalaman”. Agama tidak bisa melakukan hal 

tersebut dengan cara yang bisa memuaskan pihak yang netral, klaim kaum skeptik.2 

                                                             
1 Syaeful Bahri, “Relasi Agama Dan Sains Dalam Tafsir Ilmi Kementerian Agama RI” 

(Master‟s Thesis, Universitas PTIQ, 2022), https://repository.ptiq.ac.id/id/eprint/922. Hal. 45-46. 
2 Kaum skeptik ialah kelompok orang yang selalu meragukan atau mempertanyakan 

kebenaran suatu hal sebelum ada bukti yang kuat dan logis. 



 

Volume 1 Nomor 6 Tahun 2025 

 
 

693  https://journal.sahaeduresearch.com/index.php/jurpi 

 

Karena itu, mesti ada suatu “pertentangan” antara cara-cara pemahaman ilmiah dan 

keagamaan.3 

METODE PENELITIAN 

Metode yang digunakan dalam penyusunan tulisan ini adalah studi 

kepustakaan. Metode ini dilakukan dengan mengumpulkan referensi bacaan yang 

relevan dengan masalah yang diteliti atau yang dibahas serta memahami secara teliti 

dan hati-hati dalam memperoleh hasil penelitian. Menurut Amir Hamzah, penelitian 

kepustakaan adalah penelitian kualitatif yang bekerja pada tataran analitik dan 

bersifat perspectif emic, yakni memperoleh data bukan pada persepsi peneliti, 

melainkan berdasarkan fakta-fakta konseptual maupun fakta teoritis.4 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Relasi Agama dan Sains  

Istilah religion berasal dari eropa yang diartikan sebagai “a general term to 

embrace certain human interest antara lain the world over.” Istilah umum untuk 

merangkul kepentingan manusia tertentu antara berbaring di seluruh dunia.” 

Adapun dalam “The Dictionary of Belief.” “Agama” diartikan sebuah sistem belief 

tentang realitas, exixtence, alam semesta, alam gaib atau devide dan praktek yang 

biasa timbul dari keyakinan.5 

Selanjutnya, istilah agama sendiri berasal dari bahasa sanskerta yang 

menyatakan bahwa bahwa kata agama tersusun dari dua kata “a” berarti “tidak” 

dan “gam” berarti “pergi”, “tetap ditempat”, “diwarisi turun temurun.” Menurut 

Harun Nasution bahwa agama memang mempunyai sifat yang demikian. Ada lagi 

pendapat yang menyatakan bahwa agama berarti teks atau kitab suci dan agama-

agama memang mempunyai kitab-kitab suci tersendiri.6 

Adapun sains berasal dari kata “science” yang berarti (1) the study and knowledge 

or the physical word and its behaviour that Islam based on experience and proven pacts and 

organized into a system; (2) a subject such as chemistry, physic, or biology; (3) an organized 

                                                             
3 John F. Haught, Perjumpaan Sains Dan Agama Dari Konflik Ke Dialog (Bandung: Mizan, 2004) 

dikutip dari Bahri, “Relasi Agama Dan Sains Dalam Tafsir Ilmi Kementerian Agama RI.”. Hal. 46. 
4 Amir Hamzah, Metode Penelitian Kepustakaan (Library Research) Kajian Filosofis, Teoritis, 

Aplikasi, Proses, Dan Hasil Penelitian, Revisi (Malang: Literasi Nusantara, 2020). Hal. 9. 
5 Michael Rundell, Macmillan English Dictionary, For Advanced Leraners: International Student 

Edition (Oxford: Macmillan Publisher Limited, 2002) dikutip dalam jurnal Ali Muchasan, “Relasi 
Agama Dan Sains,” Inovatif: Jurnal Penelitian Pendidikan, Agama, Dan Kebudayaan 6, no. 1 (2020), 
https://doi.org/10.55148/inovatif.v6i1.159. Hal. 70-71. 

6 Harun Nasution, Islam Ditinjau Dari Berbagai Aspeknya (Jakarta: UI Press, 1985) dikutip 
dalam jurnal Ali Muchasan, “Relasi Agama Dan Sains,” Inovatif: Jurnal Penelitian Pendidikan, Agama, 
Dan Kebudayaan 6, no. 1 (2020), https://doi.org/10.55148/inovatif.v6i1.159. Hal. 71. 



 

Volume 1 Nomor 6 Tahun 2025 

 
 

694  https://journal.sahaeduresearch.com/index.php/jurpi 

 

wa or making, arranging, or dealing with something.”7 

Didalam Islam, sains dapat diterjemahkan dengan ilmu („ilm). Didalam 

epistemologi Islam, kata ilmu tidak sama dengan pengetahuan biasa akan tetapi 

ilmu seperti yang dijelaskan oleh Ibnu Hazm bahwa ilmu adalah pengetahuan 

tentang sesuatu sebagaimana adanya. Didalam epistemologi Barat, sains hanya 

dibatasi pada bidang-bidang sains yang empirik atau ilmu fisik, sementara dalam 

epistemologi Islam bahwa sains atau ilmu bukan hanya mengkaji tentang sesuatu 

yang bersifat empirik atau ilmu fisik, akan tetapi juga membahas sesuatu yang 

bersifat ilmu non fisik atau metafisik.8 

Relasi sains dan agama telah menjadi topik yang cukup hangat bagi kalangan 

ilmuwan sejak beberapa abad yang lalu. Pada mulanya relasi sains dan agama 

merupakan wacana yang kontroversial di dunia barat. Akan tetapi kemajuan sains 

dan teknologi di dunia barat telah memberikan dampak yang cukup besar bagi 

masyarakat muslim. Akibatnya, kontrovesi antara sains dan agama juga menjadi 

salah satu isu yang banyak dibicarakan di kalangan sarjana muslim. Karena hingga 

kini masih kuat angapan dalam masyarakat luas yang mengatakan bahwa “agama” 

dan “sains” adalah dua entitas yang tidak bisa dipertemukan yang mana keduanya 

mempunyai wilayah tersendiri dan terpisah antara satu dengan yang lainnya.9 

Pertanyaan-pertanyaan yang sering muncul dalam konteks relasi ini adalah 

“apakah sains telah menyebabkan agama tidak masuk akal lagi secara intelektual”; 

“apakah sains itu menyingkirkan adanya Tuhan yang personal; “dan  bukankah 

biologi modern sudah memperlihatkan bahwa hidup dan akal budi dapat dijelaskan 

oleh ilmu kimia dengan akibat bahwa -gagasan mengenai jiwa dan ruh pun 

hanyalah semu belaka.” 

Semua pertanyaan ini merupakan masalah antara “sains” dan “agama”. Bagi 

agama, keberhasilan gilang gemilang sains di berbagai aspek kehidupan manusia 

terutama sejak zaman renaisans, sekurang-kurangnya menimbulkan tanggapan 

ambigu yang dimana harapan baru dan juga kekhawatiran yang baru. Agama 

mungkin mengharapkan sains membersihkan unsur-unsur takhayyul dan mitos 

yang menyusup, disadari atau tidak kedalam ajaran-ajarannya akan tetapi agama 

                                                             
7 Rundell, Macmillan English Dictionary, For Advanced Leraners: International Student Edition 

dikutip dalam jurnal Ali Muchasan, “Relasi Agama Dan Sains,” Inovatif: Jurnal Penelitian Pendidikan, 
Agama, Dan Kebudayaan 6, no. 1 (2020), https://doi.org/10.55148/inovatif.v6i1.159. Hal. 71. 

8 Mulyadhi Kartanegara, Menembus  Batas  Waktu:  Panorama Filsafat  Islam (Bandung: Mizan, 
2002) dikutip dalam jurnal Iqbal Maulana and Salminawati, “Sains Menurut Perspektif Barat Dan 
Perspektif Islam,” BADA’A: Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar 6, no. 1 (June 2024): 166–72, 
https://doi.org/10.37216/badaa.v6i1.1564. Hal. 169. 

9 M. Amin Abdullah, Islamic Studies Di Perguruan Tinggi, Pendekatan Integratif Interkonektif 
(Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2006) dikutip dalam jurnal Ali Muchasan, “Relasi Agama Dan Sains,” 
Inovatif: Jurnal Penelitian Pendidikan, Agama, Dan Kebudayaan 6, no. 1 (2020), 
https://doi.org/10.55148/inovatif.v6i1.159. Hal. 72. 



 

Volume 1 Nomor 6 Tahun 2025 

 
 

695  https://journal.sahaeduresearch.com/index.php/jurpi 

 

juga khawatir kalau sains akan meninggalkannya atau malah meniadakannya.10 

 

Maka dari hal itu G. Harbour memiliki empat pandangan mengenai relasi 

agama dan sains tersebut yaitu konflik, independen, dialog dan integrasi. 

Agama dan Sains sebagai Konflik 

Konflik antara agama dan sains dalam era modern mencakup berbagai bidang, 

misalnya dalam kosmologi yang mana mengenai tentang usul-usul dan 

perkembangan alam semesta. Dalam bidang medis, muncul isu-isu seperti aborsi, 

kontrasepsi, homoseksualitas dan prakti-praktik seksual. Sering kali, konflik ini 

menunjukkan benturan antara prinsip-prinsip moral agama dan sains yang 

tampaknya tidak terikat oleh nilai-nilai moral kemanusiaan. 

Dalam konteks hubungan antara agama dan sains, Haught (2004) 

mengemukakan bahwa pendekatan konflik antara keduanya merupakan keyakinan 

bahwa sains dan agama pada dasarnya tidak dapat dipadukan. Alasan utama dari 

keyakinan ini adalah bahwa agama tidak dapat secara tegas membuktikan 

kebenaran ajarannya, sedangkan sains memiliki kemampuan untuk melakukannya. 

Agama seringkali tidak memberikan bukti konkret mengenai keberadaan Tuhan, 

sementara sains menguji semua hipotesis dan teori berdasarkan pengalaman 

empiris. Karena agama tidak dapat memenuhi standar pembuktian yang dapat 

memuaskan pihak yang netral atau skeptis, maka muncul anggapan adanya 

"pertentangan" antara pendekatan ilmiah dan pemahaman keagamaan. 

Konflik ini sering memposisikan agama dan sains dalam posisi yang sangat 

bertentangan dan konfrontatif. Paradigma yang ada menunjukkan bahwa seorang 

ilmuwan tidak akan dengan mudah menerima kebenaran ilmiah sebagai absolut. Di 

sisi lain, agama tidak mampu menjelaskan dan membuktikan keyakinannya secara 

empiris dan rasional. Akibatnya, banyak ilmuwan percaya bahwa kebenaran hanya 

dapat diperoleh melalui sains dan bukan melalui agama. Sebaliknya, para 

agamawan berpendapat bahwa sains tidak memiliki otoritas untuk menjelaskan 

segala hal karena keterbatasan akal manusia.11 

Agama dan Sains sebagai Independen 

Dalam pandangan ini, agama dan sains dianggap memiliki kebenaran masing-

masing yang terpisah satu sama lain, sehingga keduanya dapat coexist secara 

harmonis tanpa saling mengganggu. Pemisahan ini tidak hanya dilatarbelakangi 

oleh keinginan untuk menghindari konflik yang dianggap tidak perlu, tapi juga 

dorongan untuk menghargai perbedaan karakter dan pendekatan yang dimiliki oleh 

                                                             
10 Ali Muchasan, “Relasi Agama Dan Sains,” Inovatif: Jurnal Penelitian Pendidikan, Agama, Dan 

Kebudayaan 6, no. 1 (2020), https://doi.org/10.55148/inovatif.v6i1.159. Hal. 72-73. 
11 Miftahul Afkarina et al., “Konflik, Dialog, Dan Integrasi: Sebuah Eksplorasi Filosofis 

Tentang Hubungan Sains Dan Agama,” Santhet: (Jurnal Sejarah, Pendidikan Dan Humaniora) 8, no. 2 
(2024), https://doi.org/10.36526/js.v3i2.695. Hal. 2535-2536. 



 

Volume 1 Nomor 6 Tahun 2025 

 
 

696  https://journal.sahaeduresearch.com/index.php/jurpi 

 

masing-masing bidang pemikiran. 

Pendekatan independensi melihat sains dan agama sebagai dua domain yang 

sama sekali berbeda, yang menggunakan metode dan bahasa yang berbeda pula. 

Selain itu, keduanya sering kali membahas isu-isu yang berbeda. Pandangan ini, 

seperti yang dikemukakan oleh Bagir, diakui bisa mencegah konflik di antara kedua 

bidang tersebut, namun di sisi lain dapat menyulitkan dialog dan komunikasi jika 

tidak ada interaksi sama sekali antara sains dan agama. Model independensi 

beranggapan bahwa sains dan agama memiliki persoalan, wilayah, dan metode 

yang berbeda, serta masing-masing memiliki kebenarannya sendiri. Oleh karena itu, 

tidak perlu ada hubungan, kerjasama, atau konflik antara keduanya; masing-masing 

harus bekerja di area mereka sendiri tanpa campur tangan dari pihak lainnya. 

Dengan pendekatan independensi, baik agama maupun sains masing-masing 

mengakui keabsahan dan kebenaran dalam ranahnya sendiri, karena keduanya 

memang berurusan dengan bidang yang berbeda. Klaim kebenaran yang diajukan 

oleh masing-masing bidang juga berbeda. Akibatnya, hubungan antara sains dan 

agama menjadi tidak ada irisan atau pertentangan, karena keduanya beroperasi 

dalam ruang lingkup yang terpisah dan saling menghormati keberadaan masing-

masing.12 

Agama dan Sains dalam Sebuah Dialog 

Dialog antara Islam dan sains merupakan bentuk komunikasi yang bertujuan 

untuk membandingkan metode yang digunakan dalam ilmu pengetahuan Islam dan 

sains dengan harapan dapat menciptakan integrasi yang lebih baik antara keduanya.  

Tujuan dari dialog ini adalah untuk menyoroti persamaan dalam metode dan 

konsep prediksi yang digunakan dalam ilmu pengetahuan dan agama serta 

mengungkapkan persamaan dan perbedaan antara keduan ya. 

Menurut Ian G. Barbour dan Holmes Rolston III, terdapat tiga kata kunci yang 

menggambarkan hubungan dialogis dan integratif antara agama dan ilmu, yaitu 

semipermeable, intersubjective testability, dan creative imagination.13 

Pertama, semipermeable. Meskipun setiap disiplin ilmu dapat mempertahankan 

jati diri dan eksistensinya masing-masing akan tetapi selalu ada ruang dialog, 

komunikasi, dan debat dengan disiplin ilmu lainnya. Setiap disiplin ilmu tetap 

terbuka untuk berdialog, menerima pendapat, mengkritik, dan berkaloborasi 

dengan ilmu pengetahuan alam, ilmu sosial, dan humaniora walaupun terdapat 

                                                             
12 Afkarina et al., “Konflik, Dialog, Dan Integrasi: Sebuah Eksplorasi Filosofis Tentang 

Hubungan Sains Dan Agama.” Hal. 2536-2537. 
13 Fitri Meliani, Nanat Fatah Natsir, and Erni Haryanti, “Sumbangan Pemikiran Ian G. 

Barbour Mengenai Relasi Sains Dan Agama Terhadap Islamisasi Sains,” JIIP - Jurnal Ilmiah Ilmu 
Pendidikan 4, no. 7 (November 2021): 673–88, https://doi.org/10.54371/jiip.v4i7.331 dikutip dari 
Miftahul Afkarina et al., “Konflik, Dialog, Dan Integrasi: Sebuah Eksplorasi Filosofis Tentang 
Hubungan Sains Dan Agama,” Santhet: (Jurnal Sejarah, Pendidikan Dan Humaniora) 8, no. 2 (2024), 
https://doi.org/10.36526/js.v3i2.695. Hal. 2537. 



 

Volume 1 Nomor 6 Tahun 2025 

 
 

697  https://journal.sahaeduresearch.com/index.php/jurpi 

 

batasan dalam setiap disiplin ilmu yang mana batas tersbut tidak bersifat kaku dan 

tidak sepenuhnya kedap suara , selalu ada lubang atau pori-pori kecil yang 

memungkinkan interaksi antar disiplin ilmu. 

Kedua, intersubjective testability. Menurut Barbour, baik objek maupun subjek 

memainkan peranan penting dalam kegiatan ilmiah. Ilmuwan seringkali terlibat 

langsung dalam situasi lapangan sebagai subjek eskperimen, sehingga data yang 

diperoleh tidak sepenuhnya terpisah dari sudut pandang pengamat. Konsep-konsep 

ilmiah tidak hanya diberikan oleh alam, akan tetapi dikembangkan oleh ilmuwan 

sebagai pemikir kreatif. Oleh karena itu, pemahaman terhadap tujuan harus tunduk 

pada verifikasi intersubjektif, yaitu usaha bersama seluruh komunitas ilmiah untuk 

memverifikasi kebenaran penafsiran dan makna data yang diperoleh. 

Ketiga, creative imagination. Teori-teori baru yang seringkali muncul dari 

keberanian para ilmuwan dan peneliti untuk menggabungkan berbagai ide yang 

awalnya terisolasi satu sama lain. Imajinasi kreatif, baik dalam dunia ilmiah maupun 

sastra yang mana seringkali berkaitan dengan upaya untuk mendamaikan dua 

kerangka pemikiran yang berbeda. Proses ini melibatkan sintesis dari elemen-

elemen lama menjadi konfigurasi baru yang segar. Fakta menunjukkan bahwa teori-

teori baru seringkali lahir dari upaya untuk menghubungkan dua hal yang 

tampaknya tidak ada kaitannya satu sama lain.14 

Integrasi  agama dan Sains 

Dalam tradisi keilmuan Islam klasik, tokoh-tokoh seperti al-Farabi, Ibn Sinam 

dan al-Ghazali tidak memisahkan agama dan sains. Semua cabang ilmu dianggap 

sebagai bagian dari usaha mengenal dan memahami ciptaan Allah. Oleh karena itu, 

integrasi ilmu agama dan sains menjadi penting untuk mengembalikan kesatuan 

ilmu pengetahuan yang holistik dan menyeluruh.15 

Urgensi integrasi muncul dari kesadaran bahwa ilmu sains tanpa nilai agama 

dapat melahirkan teknologi yang destruktif dan tidak beretika, sedangkan ilmu 

agama tanpa pemahaman sains cenderung menjauh dari realitas sosial dan 

perkembangan teknologi.16 Integrasi mengacu pada proses menyatukan bagian-

bagian yang terpisah menjadi suatu kesatuan yang utuh. Ini termasuk menyatukan 

kelompok atau suku yang berbeda untuk membentuk sebuah kesatuan. Dalam 

                                                             
14 Astrid Veranita Indah, “Dialog Ilmu Dan Agama Dalam Pendidikan Islam Di Indonesia,” 

Aqidah-Ta: Jurnal Ilmu Aqidah 8, no. 1 (2022) dikutip dari Miftahul Afkarina et al., “Konflik, Dialog, 
Dan Integrasi: Sebuah Eksplorasi Filosofis Tentang Hubungan Sains Dan Agama,” Santhet: (Jurnal 
Sejarah, Pendidikan Dan Humaniora) 8, no. 2 (2024), https://doi.org/10.36526/js.v3i2.695. Hal. 2537-
2538. 

15 Roni Putra, Abu Bakar, and M. Nazir, “Implikasi Integrasi Sains Dan Agama Terhadap 
Pendidikan Islam,” Journal on Education 6, no. 1 (2023) dikutip dalam jurnal Ayu Savana Humairoh 
and Ahmad Mustafidin, “Integrasi Ilmu Agama Dan Sains Dalam Pendidikan Islam Kontemporer,” 
NAAFI: Jurnal Ilmiah Mahasiswa 2, no. 3 (2025).. Hal. 530. 

16 Humairoh and Mustafidin, “Integrasi Ilmu Agama Dan Sains Dalam Pendidikan Islam 
Kontemporer.” Hal. 530. 



 

Volume 1 Nomor 6 Tahun 2025 

 
 

698  https://journal.sahaeduresearch.com/index.php/jurpi 

 

konteks ini, integrasi tidak hanya sekedar mengga bungkan ilmu pengetahuan sains 

dengan ilmu agama akan tetapi juga melibatkan penerapan norma-norma agama 

yang dominan. Sebagaimana kata Hidayat, integrasi berarti mehamoniskan cara 

pandang, cara berpikir, dan cara bertindak antara ilmu pengetahuan dan Islam. 

Menurut Barbour dalam upaya integrasi antara sains dan agama terdapat tiga 

versi yaitu: (1) natural theology, (2) theology of nature, dan (3) systematic synthesis.17 

a. Natural theology yaitu eksistensi Tuhan bisa dimanisfetasikan dari wujud dan 

desain alam, wujud dan desain alam yang sedemikian rupa akan semakin 

membuat kesadaran akan eksistensi Tuhan. Sebagaimana yang telah dikutip 

Hasan Baharun dari pendapatnya Thomas Aquinas, dalam bukunya Barbour 

bahwa sifat Tuhan bisa diketahui hanya dari wahyu sedangkan eksistensi 

Tuhan yang sebenarnya hanya bisa diketahui melalui nalar. Dalam natural 

theology tersebut semua yang ada di alam ini baik itu bentuk, tata 

tertib/hukum alam, dan keindahan serta kompleksitas alam mendukung 

adanya grand design dibalik semua itu. 

b. Theology of nature yaitu doktrin agama yang diformulasikan untuk 

pemahaman ilmiah yang sudah mapan. Dalam versi ini beranggapan masih 

terdapat doktrin agama yang bertentangan dengan sains sehingga perlu 

adanya reformulasi berdasarkan teori yang ada saat ini. 

c. Systematic synthesis yaitu merupakan integrasi yang lebih sistematis yang 

bisa dilakukan apabila sains dan agama memberikan arah baru bagi duni yang 

lebih koheren yang digabungkan dalam kerangka metafisika yang lebih 

komprehensif, sehingga sains dan agama bisa saling memberikan kontribusi 

pandangan yang mampu memberikan alternatif 

KESIMPULAN 

Hubungan antara agama dan sains merupakan wacana yang terus berkembang 

sepanjang sejarah manusia. Keduanya sama-sama mencari kebenaran, namun 

dengan pendekatan yang berbeda. Sains berusaha menemukan kebenaran melalui 

rasio, eksperimen, dan pengamatan empiris, sementara agama berangkat dari 

wahyu, keimanan, dan nilai-nilai moral yang bersumber dari Tuhan. Perbedaan ini 

sering menimbulkan ketegangan karena masing-masing memiliki cara pandang 

tersendiri terhadap realitas dan sumber kebenaran. Meskipun demikian, keduanya 

sesungguhnya tidak harus dipertentangkan, sebab tujuan akhir dari keduanya 

adalah sama-sama mencari kebenaran hakiki tentang alam dan kehidupan. 

Dalam perjalanan sejarah pemikiran, muncul empat bentuk relasi antara agama 

                                                             
17 Ian Graeme Barbour, Juru Bicara Tuhan ; Antara Sains Dan Agama (Bandung: Mizan, 2002) 

dikutip dalam jurnal Khoirul Warisin, “Relasi Sains Dan Agama Perspektif Ian G. Barbour Dan 
Armahedi Mazhar,” Rahmatan Lil Alamin Journal of Peace Education and Islamic Studies 1, no. 1 (2018). 
Hal. 17. 



 

Volume 1 Nomor 6 Tahun 2025 

 
 

699  https://journal.sahaeduresearch.com/index.php/jurpi 

 

dan sains sebagaimana dijelaskan oleh Ian G. Barbour, yaitu konflik, independen, 

dialog, dan integrasi. Pada tahap konflik, sains dan agama berada dalam posisi yang 

saling menolak karena perbedaan metode dan cara berpikir. Sains dianggap 

berusaha menyingkirkan unsur-unsur metafisik, sedangkan agama dinilai tidak 

dapat membuktikan klaim kebenarannya secara empiris. Namun demikian, konflik 

tersebut tidak sepenuhnya bersifat mutlak karena di dalamnya terdapat ruang bagi 

pencarian titik temu yang lebih konstruktif. 

Pandangan independen kemudian hadir sebagai bentuk kompromi untuk 

memisahkan ranah sains dan agama. Dalam model ini, sains dan agama dianggap 

memiliki wilayah kerja dan metode yang berbeda, sehingga keduanya dapat 

berjalan berdampingan tanpa saling mengganggu. Sains berfokus pada bagaimana 

alam semesta bekerja, sedangkan agama menjelaskan mengapa alam itu ada dan apa 

tujuan keberadaannya. Meskipun pendekatan ini menghindarkan benturan, tetapi 

hubungan keduanya menjadi terbatas dan minim interaksi yang bermakna, karena 

masing-masing berdiri sendiri tanpa saling melengkapi. 

Selanjutnya, model dialog menjadi jalan tengah yang berusaha 

mempertemukan sains dan agama melalui komunikasi yang terbuka. Dalam dialog 

ini, keduanya tidak hanya saling memahami perbedaan, tetapi juga mencari titik 

persamaan yang bisa dijadikan dasar kerja sama. Agama dapat memberikan arah 

moral bagi perkembangan sains agar tidak disalahgunakan, sementara sains dapat 

memperkaya penafsiran agama terhadap tanda-tanda kebesaran Tuhan di alam 

semesta. Konsep seperti semipermeable, intersubjective testability, dan creative 

imagination sebagaimana dijelaskan oleh Barbour menunjukkan bahwa hubungan 

dialogis membuka peluang bagi lahirnya pemahaman yang lebih menyeluruh dan 

saling menguatkan. 

Tahap terakhir adalah integrasi, yaitu bentuk relasi yang paling ideal antara 

agama dan sains. Dalam integrasi, keduanya dipadukan dalam satu sistem 

pengetahuan yang saling mendukung untuk memahami realitas secara utuh. Sains 

tanpa nilai-nilai agama akan kehilangan arah moral dan berpotensi destruktif, 

sedangkan agama tanpa pemahaman sains akan menjauh dari konteks sosial dan 

perkembangan zaman. Melalui integrasi, ilmu pengetahuan dapat menjadi sarana 

untuk mengenal dan mendekatkan diri kepada Tuhan, sekaligus membangun 

peradaban yang maju secara intelektual dan bermartabat secara spiritual. Dengan 

demikian, hubungan ideal antara agama dan sains adalah hubungan yang dialogis 

dan integratif, bukan hubungan yang saling meniadakan, melainkan saling 

melengkapi demi terciptanya keseimbangan antara akal dan iman, serta antara ilmu 

dan nilai-nilai ketuhanan. 

DAFTAR PUSTAKA 

Abdullah, M. Amin. Islamic Studies Di Perguruan Tinggi, Pendekatan Integratif 



 

Volume 1 Nomor 6 Tahun 2025 

 
 

700  https://journal.sahaeduresearch.com/index.php/jurpi 

 

Interkonektif. Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2006. 

Afkarina, Miftahul, Wahyu Irawan, Abdul Haris, Abd. Malik Karim Amrullah, and 

Dhevin MQ Agus Puspita. “Konflik, Dialog, Dan Integrasi: Sebuah Eksplorasi 

Filosofis Tentang Hubungan Sains Dan Agama.” Santhet: (Jurnal Sejarah, 

Pendidikan Dan Humaniora) 8, no. 2 (2024). https://doi.org/10.36526/js.v3i2.695. 

Bahri, Syaeful. “Relasi Agama Dan Sains Dalam Tafsir Ilmi Kementerian Agama RI.” 

Master‟s Thesis, Universitas PTIQ, 2022. 

https://repository.ptiq.ac.id/id/eprint/922. 

Barbour, Ian Graeme. Juru Bicara Tuhan ; Antara Sains Dan Agama. Bandung: Mizan, 

2002. 

Hamzah, Amir. Metode Penelitian Kepustakaan (Library Research) Kajian Filosofis, 

Teoritis, Aplikasi, Proses, Dan Hasil Penelitian. Revisi. Malang: Literasi Nusantara, 

2020. 

Haught, John F. Perjumpaan Sains Dan Agama Dari Konflik Ke Dialog. Bandung: Mizan, 

2004. 

Humairoh, Ayu Savana, and Ahmad Mustafidin. “Integrasi Ilmu Agama Dan Sains 

Dalam Pendidikan Islam Kontemporer.” NAAFI: Jurnal Ilmiah Mahasiswa 2, no. 3 

(2025). 

Indah, Astrid Veranita. “Dialog Ilmu Dan Agama Dalam Pendidikan Islam Di 

Indonesia.” Aqidah-Ta: Jurnal Ilmu Aqidah 8, no. 1 (2022). 

Kartanegara, Mulyadhi. Menembus  Batas  Waktu:  Panorama Filsafat  Islam. Bandung: 

Mizan, 2002. 

Meliani, Fitri, Nanat Fatah Natsir, and Erni Haryanti. “Sumbangan Pemikiran Ian G. 

Barbour Mengenai Relasi Sains Dan Agama Terhadap Islamisasi Sains.” JIIP - 

Jurnal Ilmiah Ilmu Pendidikan 4, no. 7 (November 2021): 673–88. 

https://doi.org/10.54371/jiip.v4i7.331. 

Muchasan, Ali. “Relasi Agama Dan Sains.” Inovatif: Jurnal Penelitian Pendidikan, 

Agama, Dan Kebudayaan 6, no. 1 (2020). 

https://doi.org/10.55148/inovatif.v6i1.159. 

Nasution, Harun. Islam Ditinjau Dari Berbagai Aspeknya. Jakarta: UI Press, 1985. 

Putra, Roni, Abu Bakar, and M. Nazir. “Implikasi Integrasi Sains Dan Agama 

Terhadap Pendidikan Islam.” Journal on Education 6, no. 1 (2023). 

Rundell, Michael. Macmillan English Dictionary, For Advanced Leraners: International 

Student Edition. Oxford: Macmillan Publisher Limited, 2002. 

Warisin, Khoirul. “Relasi Sains Dan Agama Perspektif Ian G. Barbour Dan Armahedi 

Mazhar.” Rahmatan Lil Alamin Journal of Peace Education and Islamic Studies 1, no. 

1 (2018). 

 

 


