
 

 

 
Ar-Rasyid: Jurnal Publikasi Penelitian Ilmiah - ISSN: 3109-6220 
https://journal.sahakreasindo.co.id/index.php/ar-rasyid  
Volume 2 Nomor 1 – Tahun 2026 - Halaman 247-261 

 

 
 

247 
 

MENYIBAK LAPISAN MAJĀZ ‘AQLĪY: KAJIAN 
TEORETIS DAN PEMBAGIANNYA 

 
Suci Nur Fadillah Yunus1, Muhammad Harjum2, M. Fatkhul Ulum3 

Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar, Indonesia 1,2,3 

Email: sucinurfadillahyunus0111@gmail.com1, mohammad.harjum@uin-

alauddin.ac.id2   

 

 

ABSTRACT 

The Arabic language possesses rich meanings and structures that allow the 
conveyance of messages both literally and figuratively. One important aspect in 
the study of balāghah is majāz „aqlī, which refers to the attribution of an action to 
a party that is not the actual doer, and can be understood through reason and 
logical consideration. This study aims to describe the definition, elements, and 
classification of majāz „aqlī, as well as its application in the Qur‟anic text. The 
research employs a qualitative descriptive approach based on library research, 
with data sources including classical balāghah texts and relevant journal articles. 
The results show that majāz „aqlī consists of four main elements: musnad, 
musnad ilayh, „alāqah, and qarīnah, and can be classified into several types based 
on the pattern of attribution, such as zamāniyyah (time), makāniyyah (place), 
sababiyyah (cause), al-maṣdariyyah (verbal noun), al-maf„ūliyyah (object noun), 
and al-fā„iliyyah (subject noun). Understanding majāz „aqlī enables readers to 
distinguish between literal and figurative meanings, comprehend implicit 
messages, and interpret Qur‟anic verses accurately. This study contributes to 
enriching contemporary Arabic balāghah studies, particularly in stylistic 
expression and attribution of meaning, and supports the development of Arabic 
linguistic studies in Indonesia. 

 
Keywords : Arabic language, balāghah, majāz „aqlī, attribution, Al-Qur‟an 

 

ABSTRAK 

Bahasa Arab memiliki kekayaan makna dan struktur yang memungkinkan 
penyampaian pesan baik secara harfiah maupun kiasan. Salah satu aspek penting 
dalam studi balāghah adalah majāz „aqlī, yang merujuk pada atribusi suatu 
perbuatan kepada pihak yang bukan pelaku sebenarnya, dan dapat dipahami 
melalui penalaran dan pertimbangan logis. Studi ini bertujuan untuk 
mendeskripsikan definisi, unsur, dan klasifikasi majāz „aqlī, serta penerapannya 
dalam teks Al-Qur'an. Penelitian ini menggunakan pendekatan deskriptif 
kualitatif berdasarkan riset pustaka, dengan sumber data termasuk teks balāghah 



 

Volume 2 Nomor 1 Tahun 2026 

 
 

248  https://journal.sahaeduresearch.com/index.php/jurpi 

 

klasik dan artikel jurnal yang relevan. Hasil penelitian menunjukkan bahwa 
majāz „aqlī terdiri dari empat unsur utama: musnad, musnad ilayh, „alāqah, dan 
qarīnah, dan dapat diklasifikasikan menjadi beberapa jenis berdasarkan pola 
atribusi, seperti zamāniyyah (waktu), makāniyyah (tempat), sababiyyah (sebab), 
al-maṣdariyyah (kata benda verbal), al-maf„ūliyyah (kata benda objek), dan al-
fā„iliyyah (kata benda subjek). Pemahaman majāz „aqlī memungkinkan pembaca 
untuk membedakan antara makna literal dan kiasan, memahami pesan implisit, 
dan menafsirkan ayat-ayat Al-Qur'an secara akurat. Studi ini berkontribusi 
untuk memperkaya studi balāghah Arab kontemporer, khususnya dalam ekspresi 
gaya dan atribusi makna, dan mendukung pengembangan studi linguistik Arab 
di Indonesia. 

 
Kata Kunci : Bahasa Arab, balāghah, majāz „aqlī, atribusi, Al-Qur‟an 
 

 

PENDAHULUAN 

Bahasa Arab merupakan salah satu bahasa tertua dan paling kaya di dunia. 

Keunikannya tidak hanya terletak pada jumlah kosakata, tetapi juga pada struktur 

morfologi, sintaksis, dan retorika yang memungkinkan kepadatan makna dalam 

satu kata atau kalimat (Meirizky et al., 2023). Bahasa Arab tidak sekadar alat 

komunikasi sehari-hari, tetapi juga berfungsi sebagai media ilmu, ekspresi seni, dan 

wahyu ilahi. Keistimewaan bahasa ini terlihat pada struktur sintaksis yang 

kompleks, ritme, irama, dan pemilihan kata yang cermat, yang memungkinkan 

penyampaian gagasan, perasaan, dan informasi secara jelas, terstruktur, dan logis, 

sekaligus memberikan pengalaman estetika dan retoris bagi pembaca atau 

pendengar. Dengan kemampuan ini, bahasa Arab mampu menyampaikan makna 

secara halus, kuat, dan emosional, sehingga pesan yang terkandung dalam teks 

ilmiah, sastra, atau keagamaan dapat diterima dengan kedalaman makna dan 

keindahan ekspresi (Alotaibi, 2025). 

Keindahan dan kompleksitas bahasa Arab selanjutnya dikaji secara sistematis 

dalam ilmu balāghah, yaitu ilmu yang mempelajari keindahan, ketepatan, dan 

kekuatan ekspresi bahasa. Ilmu balāghah terbagi menjadi tiga cabang utama. „Ilm al-

Ma„ānī mempelajari makna kalimat dan hubungan antarunsur agar pesan 

tersampaikan dengan tepat. „Ilm al-Bayān menekankan fenomena kiasan (majāz) dan 

gaya bahasa yang memungkinkan kata atau kalimat digunakan secara metaforis 

atau non-literal. Sedangkan „Ilm al-Badī„ mempelajari keindahan bahasa melalui 

rima, aliterasi, dan teknik sastra lainnya (Al-Jurjānī, 1982). 

Di antara ketiga cabang tersebut, „Ilm al-Bayān memiliki peran penting karena 

menjadi dasar memahami majāz, yaitu penggunaan lafaz di luar makna literal untuk 

menyampaikan makna lebih dalam. Salah satu jenis majāz yang krusial adalah majāz 

„aqlī, yang terjadi pada penyandaran (isnād), di mana suatu perbuatan disandarkan 

kepada sesuatu atau seseorang yang bukan pelaku yang sebenarnya (Naja & 



 

Volume 2 Nomor 1 Tahun 2026 

 
 

249  https://journal.sahaeduresearch.com/index.php/jurpi 

 

Nuruddien, 2025). 

Majāz „aqlī terbagi ke dalam empat jenis berdasarkan dua unsur yang 

menyusunnya yaitu musnād (yang disandarkan) dan musnād ilayh (tempat sandaran), 

hubungan penyandaran terbagi menjadi tujuh yang diantaranya, Majāz sababiyyah 

terjadi ketika fi‟il disandarkan kepada sebab terjadinya perbuatan. Majāz makaniyyah 

terjadi ketika fi‟il disandarkan kepada tempat. Majāz zamāniyyah terjadi ketika fi‟il 

disandarkan kepada waktu (Azizah et al., 2024). Majāz „aqlī penyandarannya kepada 

maṣdar yang disebut (al-maṣdariyyah), Majāz „aqlī penyandarannya kepada ism fā„il 

menjadi bermakna ism maf„ūl (al-maf'uliyyah), Majāz „aqlī penyandarannya kepada 

ism maf„ūl menjadi bermakna ism fā„il yang disebut (al-fā„iliyyah) (Hamzah & Djuaeni, 

2021). 

Pemahaman majāz „aqlī sangat penting karena memungkinkan pembaca 

menafsirkan ayat-ayat Al-Qur‟an secara tepat. Dengan memahami majāz „aqlī, 

pembaca dapat membedakan antara makna literal dan metaforis, memahami pesan 

implisit, dan menghindari kekeliruan tafsir akibat pembacaan tekstual semata. 

Berdasarkan uraian di atas, makalah ini disusun untuk membahas secara mendalam 

pengertian majāz „aqlī serta pembagiannya menurut para ahli. Kajian ini juga 

menyinggung hubungannya dengan Al-Qur‟an, karena pemahaman majāz „aqlī 

membantu pembaca mengenali penggunaan penyandaran perbuatan dalam ayat-

ayat Al-Qur‟an yang bersifat metaforis. Dengan demikian, pembaca dapat 

memahami ragam majāz „aqlī secara tepat sekaligus melihat penerapannya dalam 

teks wahyu. 

Sejumlah penelitian terdahulu telah membahas majāz „aqlī dalam kajian 

balaghah Arab dari berbagai perspektif. Misalnya, penelitian oleh Hasanah (2017) 

dalam jurnal linguistik Arab yang mengkaji majāz „aqlī sebagai bentuk 

penyimpangan pengisnadan dalam wacana sastra Arab. Selanjutnya, studi oleh 

Rahman dan Hidayat (2019) menyoroti fungsi semantik majāz „aqlī dalam teks 

keagamaan serta perannya dalam memperkuat makna retoris. Penelitian lain oleh 

Fauzi (2021) membahas majāz „aqlī dalam konteks analisis stilistika teks Arab 

modern. Meskipun demikian, kajian-kajian tersebut umumnya masih bersifat parsial 

dan belum mengkaji majāz „aqlī secara menyeluruh, khususnya dari segi pola 

pengisnadan dan variasi penggunaannya dalam berbagai jenis teks. Dari beberapa 

penelitian yang disebutkan, maka hal itulah yang menjadi dasar penting 

dilakukannya penelitian ini. Oleh karena itu, penelitian ini berkontribusi dengan 

mendeskripsikan secara sistematis bentuk-bentuk majāz „aqlī, terutama pola 

hubungan antara pelaku sebenarnya dan pelaku yang secara majazi dinisbahkan 

dalam suatu konstruksi bahasa. 

Hasil penelitian ini diharapkan tidak hanya memperkaya kajian balāghah Arab 

kontemporer, tetapi juga memberikan kontribusi bagi pengembangan studi 

linguistik Arab di Indonesia. Selain itu, penelitian ini penting untuk pembaruan 



 

Volume 2 Nomor 1 Tahun 2026 

 
 

250  https://journal.sahaeduresearch.com/index.php/jurpi 

 

dokumentasi fenomena kebahasaan Arab serta pengembangan sumber 

pembelajaran balaghah yang lebih kontekstual dan aplikatif. Dengan demikian, 

penelitian ini memiliki relevansi strategis dalam memperkuat kajian stilistika dan 

retorika Arab yang masih relatif terbatas dalam penelitian berbasis jurnal ilmiah. 

Penelitian ini memiliki unsur pembaruan dibandingkan dengan penelitian-

penelitian sebelumnya. Berbeda dari kajian lain, studi ini menyajikan penjelasan 

yang komprehensif dan sistematis mengenai pola pengisnadan dalam majāz „aqlī 

serta hubungan makna yang terbentuk antara pelaku sebenarnya dan unsur yang 

secara majazi dinisbahkan. Kedua, penelitian ini menganalisis variasi penggunaan 

majaz aqli dalam berbagai konteks tuturan, sehingga menunjukkan fleksibilitas 

strategi pengungkapan makna dalam bahasa Arab. Selain itu, penelitian ini 

menggunakan data autentik yang bersumber dari teks-teks Arab yang relevan, 

sehingga menghasilkan temuan yang lebih kontekstual dan representatif. Oleh 

karena itu, penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi dengan 

menggambarkan secara jelas pola dan fungsi majāz „aqlī dalam pembentukan makna. 

Hasil penelitian ini diharapkan dapat memperkaya literatur kajian balaghah Arab, 

khususnya dalam pembahasan gaya bahasa dan pengisnadan makna. 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan jenis penelitian kualitatif deskriptif dengan 

pendekatan studi pustaka (library research). Penelitian kualitatif bertujuan untuk 

memahami dan menjelaskan fenomena kebahasaan secara mendalam berdasarkan 

data yang bersifat tekstual dan kontekstual, tanpa melibatkan pengukuran statistik. 

Pendekatan ini relevan untuk kajian bahasa dan balāghah karena menekankan 

analisis makna, relasi konsep, serta pola penggunaan bahasa dalam teks (Sugiyono, 

2021). 

Pendekatan deskriptif digunakan untuk menyajikan data secara sistematis 

dalam bentuk uraian naratif, sehingga karakteristik majāz „aqlī dapat dijelaskan 

dengan jelas dan terstruktur (Malahati et al., 2023). Prosedur penelitian dilakukan 

melalui beberapa tahap, yaitu pengumpulan data, pengklasifikasian, analisis, dan 

penafsiran berdasarkan kerangka teoretis yang relevan dengan kajian balāghah secara 

deskriptif-analitis (Rustamana et al., 2024). Sumber data penelitian berupa teks 

tertulis, yang mencakup contoh-contoh majāz „aqlī dari kitab balaghah Arab dan 

artikel jurnal ilmiah yang diterbitkan dalam lima tahun terakhir. Data berupa satuan 

bahasa yang mengandung pengisnadan majazi dianalisis untuk memahami pola 

penggunaan dan fungsi maknanya dalam konteks tuturan. 

Pendekatan penelitian ini menganalisis majāz „aqlī sebagai bentuk ekspresi 

makna tidak literal dalam teks Arab, dengan fokus pada pola penyandaran dan 

perubahan makna yang muncul akibat fenomena kebahasaan tersebut dalam 

konstruksi tuturan sehingga makna ungkapan dapat dipahami secara kontekstual 



 

Volume 2 Nomor 1 Tahun 2026 

 
 

251  https://journal.sahaeduresearch.com/index.php/jurpi 

 

dan rasional (Saepudin et al., 2025). Selain itu, data juga dianalisis dengan 

memperhatikan pengelompokan bentuk-bentuk majāz „aqlī serta variasi 

penggunaannya, sehingga dapat diperoleh gambaran yang sistematis mengenai jenis 

dan fungsi majāz „aqlī dalam teks tertulis (Mulloh et al., 2023). 

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui studi dokumentasi, yaitu 

menelusuri, membaca secara kritis, dan mencatat data yang relevan dari sumber-

sumber tertulis yang telah ditentukan. Analisis data dilakukan menggunakan model 

analisis kualitatif interaktif, yang meliputi reduksi data, penyajian data, dan 

penarikan kesimpulan. Keabsahan data dijaga melalui triangulasi sumber, dengan 

membandingkan data dari berbagai kitab dan artikel jurnal untuk memastikan 

konsistensi serta ketepatan hasil analisis (Makateng & Mokala, 2025). 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Pengertian Majāz ‘Aqlī 

Dalam kajian kebahasaan Arab, khususnya dalam disiplin ilmu balāghah, istilah 

majāz (انمجاص) menempati posisi penting sebagai bentuk penyampaian makna yang 

tidak menggunakan kata dalam arti asal atau hakikinya. Secara etimologis, kata 

majāz berasal dari bahasa Arab dengan akar kata ٔجُص -جاص  yang berarti "melewati" 

(Mahdi et al., 2025). 

Kata majāz dalam bahasa Arab Adalah nama untuk tempat yang dilewati. 

Dikatakan: “ انطشٔق جضخ ” (aku melewati jalan), “ جُاصا انمُضغ جاص ” (tempat itu dapat 

dilewati)," "غٕشي أجاصي" ،"جاَصي" ،"تً جاص  semuanya bermakna melewati. Makna 

hakikinya adalah berpindah dari satu tempat ke tempat lain (Al-„Ammār, 2007) 

Majāz secara terminologi, yaitu: 

 كهمح اسرؼمهد فٓ غٕش مؼىاي انحقٕقٓ نؼلاقح مغ قشٔىح ماوؼح مه اسادج انمؼىّ الأصهٓ 

Artinya: 

Sebuah kata yang digunakan tidak dalam makna hakikinya, karena adanya 

suatu „alāqah serta disertai qarinah yang mencegah untuk menghendaki makna 

asalnya. (Syarifah, 2022). 

Adapun pengertian majāz dalam kitab al-Balāghah al-Muyassarah 

اسرؼمم فٓ غٕش مؼىاي الأصهٓانمجاص. ٌُ : نفع   

Artinya: “Majāz adalah kata yang digunakan tidak pada makna aslinya.” (Al-

„Umari, 2011) 

Berdasarkan pemaparan di atas, dapat disimpulkan bahwa majāz dalam kajian 

balāghah adalah penggunaan suatu kata tidak pada makna hakikinya, tetapi pada 

makna lain yang memiliki hubungan makna („alāqah) dengan makna asalnya, serta 

disertai qarīnah yang secara jelas menunjukkan bahwa makna asli tidak 

dimaksudkan. Penggunaan bentuk kiasan ini memungkinkan pendengar atau 

pembaca memahami makna baru yang dikehendaki penutur sesuai dengan konteks 

pembicaraan. 



 

Volume 2 Nomor 1 Tahun 2026 

 
 

252  https://journal.sahaeduresearch.com/index.php/jurpi 

 

Secara etimologi kata ٓانؼقه berasal dari akar kata bahasa Arab yaitu ٔؼقم-ػقم  

yang secara dasar bermakna mengikat, menahan, atau menggunakan akal untuk 

memahami sesuatu (Ibn Fāris, 1979) Dalam kajian balāghah, istilah انؼقهٓ انمجاص  

digunakan karena bentuk majāz ini hanya dapat dipahami melalui pertimbangan 

akal dalam melihat penyandaran perbuatan, bukan melalui perubahan makna kata 

secara langsung (Al-Hāshimī, 1994).  

Dalam istilah ilmu balāghah, para ulama telah memberikan berbagai definisi 

mengenai majāz „aqlī, di antaranya, menurut ʿAbd al-Raḥmān Ḥasan Ḥabankah al-

Maydānī dalam kitabnya Al-Balāghah al-ʿArabiyyah: 

انمركهم انفؼم أَ ما فٓ مؼىاي انّ غٕش ما ٌُ نً فٓ اػرقادي، نملاتسرً تٕىٍما، مغ قشٔىح انمجاص ذاػقهٓ: اسىاد 

 صاسفح ػه أن ٔكُن الإسىاد انّ ما ٌُ نً فٓ اػرقادي.

Artinya: 

Majāz „aqlī adalah penggunaan kata atau perbuatan oleh pembicara kepada 

sesuatu yang bukan pelaku sebenarnya, karena ada hubungan logis antara 

keduanya. Penyandaran ini disertai tanda atau konteks yang jelas, sehingga 

pendengar atau pembaca tahu bahwa maksudnya bukan makna literal, tetapi makna 

kiasan yang dapat dipahami dengan akal (Al-Maydānī, 1996). 

Dan dikutip dalam kitab Durūs al-Balāghah oleh Ḥusnī Nāṣif, Aḥmad Amīn, dan 

Muḥammad Diyāb 

Khāṭib (al-Qazwīnī) mendefinisikan majāz „aqlī sebagai: 

اسىاد انفؼم أَ فٓ مؼىاي انّ ملاتس نً غٕش ما ٌُ نً ترؤَٔم، َنهفؼم ملاتساخ شرّ: ٔلاتس انفاػم، َانمفؼُل 

َانمكان، َانسثة.تً، َانمصذس، َانضمان،   

Artinya: 

Menyandarkan suatu perbuatan (atau makna yang serupa dengan perbuatan) 

kepada sesuatu yang memiliki hubungan dengannya, namun bukan kepada pelaku 

yang sebenarnya, dengan adanya penakwilan. Dan sebuah perbuatan memiliki 

banyak hubungan: bisa terkait dengan Ism fā„il, Ism maf„ūl, Ism maṣdar, waktu, 

tempat, atau sebab (Al-„Ammār, 2007). 

Menurut ʿAlī al-Jārim dan Muṣṭafā Amīn dalam kitab Al-Balāghah Al-Wāḍiḥah: 

 انمجاص انؼقهٓ ٌُ اسىاد انفؼم أَ ما فٓ مؼىاي انّ غٕش ما ٌُ نً، نؼلاقح مغ قشٔىح ما وؼح مه اسادج الإسىاد

 انحقٕقٓ.

Artinya:  

Majāz „aqlīy adalah penyandaran fi„il atau kata yang menyerupainya kepada 

tempat penyandaran yang tidak semestinya karena adanya suatu hubungan dan 

disertai qarīnah yang menghalangi dipahaminya sebagai penyandaran yang ḥaqīqī 

((Al-Jārim & Amīn, 1966). 

Dari pemaparan diatas dapat dipahami bahwa majāz „aqlīy merupakan majāz 

yang bekerja pada tingkat susunan kalimat, bukan pada makna kata secara terpisah. 

Majāz ini muncul ketika suatu perbuatan atau sifat sengaja disandarkan kepada 

pihak yang bukan pelaku sebenarnya, karena mempertimbangkan maksud 



 

Volume 2 Nomor 1 Tahun 2026 

 
 

253  https://journal.sahaeduresearch.com/index.php/jurpi 

 

pembicara, konteks pembicaraan, atau tuntutan gaya bahasa. Penyandaran semacam 

ini bergantung pada hubungan antara musnad dan musnad ilaih, sehingga makna 

yang timbul bukanlah makna literal, melainkan makna kiasan yang dapat dipahami 

dari susunan kalimatnya. Karena pusat perubahannya terletak pada cara 

penyandaran, bukan pada perubahan makna kata, majāz ini dikenal pula sebagai 

majaz isnādi atau majāz penyandaran. 

Unsur-unsur Majāz ‘Aqlī 

Majāz „aqlī merupakan bentuk majas yang berhubungan dengan cara 

penyandaran makna dalam kalimat. Dalam majāz ini, terjadi penyandaran suatu 

perbuatan kepada pihak yang bukan pelaku hakikinya, namun penyandaran 

tersebut tetap dapat diterima karena adanya hubungan logis dan petunjuk konteks. 

Secara umum, majāz „aqlī terbentuk dari empat unsur utama, yaitu musnad, musnad 

ilayh, „alāqah, dan qarīnah. Keempat unsur ini bekerja bersama dalam membentuk 

makna kiasan yang dapat dipahami dengan akal sehat. 

1. Al-Musnad 

Musnad adalah unsur kalimat yang berupa perbuatan atau sifat yang 

disandarkan kepada subjek. Biasanya berupa fi„il atau kata yang semakna dengan 

fi„il. Unsur inilah yang menjadi inti proses penyandaran. 

 اصدحمد شُاسع انقاٌشج. 

Artinya: penuh sesak jalan-jalan di Kairo (Al-Jārim & Amīn, 1966). 

Kata اصدحمد (sesak/padat) berfungsi sebagai musnad, karena merupakan 

perbuatan atau keadaan yang disandarkan kepada subjek. Subjek atau musnad ilayh 

dalam kalimat ini adalah انقاٌشج شُاسع  (jalan-jalan Kairo). 

Secara hakiki, jalan tidak bisa “sesak” sendiri; kata “sesak” disandarkan 

kepada jalan sebagai majāz „aqlī, karena yang sebenarnya menyebabkan kepadatan 

adalah manusia atau kendaraan yang berada di jalan tersebut. 

2. Al-Musnād ilayh 

Musnād ilayh adalah subjek yang menerima penyandaran perbuatan, dalam 

majāz „aqlī, musnad ilayh bukan pelaku sebenarnya, tetapi tetap diberi penyandaran 

karena adanya hubungan makna.  

 وٍش جاس

Artinya: Sungai yang mengalir (Hafni Nashif dkk., 2012). 

Perbuatan “mengalir” disandarkan kepada ش ٍْ  .sebagai musnād ilayh (sungai) وَ

Secara ḥaqīqi, sungai tidak aktif melakukan aliran sendiri, karena aliran air terjadi 

secara alami. Penyandaran tindakan “mengalir” kepada sungai ini dapat 

dikategorikan sebagai majāz „aqlī, karena secara kiasan menyandarkan sifat aktif 

kepada benda yang secara hakiki pasif, untuk menunjukkan sifat alamiah sungai 

yang terus bergerak. 

 

 



 

Volume 2 Nomor 1 Tahun 2026 

 
 

254  https://journal.sahaeduresearch.com/index.php/jurpi 

 

3. Alāqah 

 انؼلاقح ٌٓ انمىاسثح تٕه انمؼىّ انمىقُل ػىً َانمىقُل انًٕ.

Hubungan (Alāqah) adalah keterkaitan antara makna yang dipindahkan dan 

makna yang dituju (Al-Hāshimī, 1994). 

Istilah „alāqah digunakan karena melalui unsur tersebut makna kedua memiliki 

keterkaitan dan kesinambungan dengan makna pertama. Hubungan ini 

memungkinkan pemahaman beralih secara langsung dari makna awal menuju 

makna berikutnya. Dengan adanya isyarat kesesuaian makna, maka ungkapan yang 

bersifat keliru (ghalaṭ) dikecualikan. Sebagai contoh, ungkapan “ambillah buku ini” 

yang disertai penunjukan kepada seekor kuda tidak dapat dikategorikan memiliki 

„alāqah, karena tidak terdapat hubungan maknawi yang dapat dipahami antara 

keduanya (Adib & Syukri, 2022). 

Dengan demikian Alāqah adalah keterkaitan logis antara perbuatan dan pihak 

yang disandarkan. Hubungan ini dapat berupa hubungan sebab, akibat, waktu, 

tempat, atau kedekatan makna lainnya.  

4. Qarīnah 

ا نفظٕح، َغٕش نفظٕح  لأمش انزْ ٔجؼهً انمركهم دنٕلاا ػهّ أوً أساد تانهفع غٕش مؼىاي الأصهٓ، ٌَٓ أٔضا

“Qarīnah Sesuatu yang dijadikan oleh penutur sebagai petunjuk bahwa yang 

dimaksud dengan suatu lafaz bukanlah makna asalnya; petunjuk tersebut dapat 

bersifat kebahasaan (lafẓiyyah) maupun nonkebahasaan (ghair lafẓiyyah) (Ḥamīd, 

1965). 

Dalam memahami majāz dan maksud tersembunyi di balik suatu ungkapan, 

pembaca atau pendengar tidak cukup hanya melihat kata-kata secara literal. Di 

sinilah qarīnah memegang peranan penting sebagai petunjuk yang membimbing 

pemahaman, sehingga makna majāziah dapat diterima dengan tepat. Qarīnah 

membantu kita mengenali niat penutur, baik yang tersurat melalui kata maupun 

yang tersirat dari keadaan dan konteks pembicara. Setelah memahami fungsi dasar 

qarīnah, maka perlu diketahui bahwa qarīnah terbagi menjadi dua jenis utama, 

yaitu: 

Qarīnah lafẓiyyah 

 merupakan petunjuk yang tersurat melalui kata-kata atau susunan kalimat 

yang digunakan oleh penutur. Petunjuk ini memungkinkan pembaca atau 

pendengar menangkap bahwa makna yang dimaksud berbeda dari makna literal 

atau asal 

Qarīnah ma‘nawiyyah  

adalah petunjuk yang dapat dipahami dari makna atau konteks dalam teks itu 

sendiri. Qarīnah jenis ini tidak hanya muncul dari kata-kata secara literal, tetapi juga 

dari hubungan antar-makna, konteks kalimat, atau situasi yang tergambar dalam 

teks, sehingga memberi petunjuk bahwa maksud penutur berbeda dari makna asal 

kata. Dengan kata lain, pembaca dapat menangkap niat majāziah melalui makna 



 

Volume 2 Nomor 1 Tahun 2026 

 
 

255  https://journal.sahaeduresearch.com/index.php/jurpi 

 

yang tersirat dalam teks, bukan hanya dari kata-kata yang tersurat secara langsung 

(Mirayani, 2021) 

Pembagian Majāz ‘Aqli 

Dalam kajian majāz „aqli, penyandaran perbuatan menjadi aspek penting yang 

menentukan makna ungkapan. Analisis dilakukan dengan meninjau apakah musnād 

(yang disandarkan) dan musnād ilayh (tempat sandaran) digunakan secara ḥaqīqī atau 

secara majāzī. Berdasarkan pengamatan ini, majāz „aqli dapat diklasifikasikan ke 

dalam empat bentuk utama, yang dijelaskan secara rinci sebagai berikut: 

1. Kedua unsur bersifat ḥaqīqī 

Majāz „aqli yang kedua unsurnya (musnād dan musnād ilayh) bermakna ḥaqīqī, 

seperti contoh انُاد سال  (Lembah itu mengalir). 

Musnād-nya adalah kata kerja سال (mengalir), yang digunakan sesuai dengan 

makna asalnya dalam Bahasa, yaitu mengalir, maka tidak ada majāz pada musnād. 

musnād ilayh adalah انُاد (Lembah), yang juga digunakan sesuai dengan makna 

asalnya dalam Bahasa, tidak ada majāz padanya. 

Namun majāz terjadi pada ‟isnād (penyandaran), yaitu penyandaran perbuatan 

mengalir kepada Lembah padahal yang mengalir Adalah air, inilah yang disebut 

majāz „aqli (al-Ḥamīdī, 1996) 

2. Kedua unsur bersifat majāzi 

Majāz „aqli yang kedua unsurnya (musnād dan musnād ilayh) bermakna majāzi, 

seperti contoh: انضمان شثاب الأسض أحٕا  (Musim telah menghidupkan bumi seperti pada 

masa mudanya). 

Musnād-nya adalah kata kerja أحٕا (menghidupkan), adalah majāz yang 

dimaksudkan dengan menumbuhkan tanaman  

musnād ilayh adalah شثاب (masa muda), adalah majāz yang dimaksudkan 

dengan musim (waktu) tumbuhnya tanaman 

keduanya termasuk ist„ārah (metafora), karena masa muda diserupakan dengan 

masa muda pada manusia. Adapun menyandarkan perbuatan menghidupkan 

kepada “masa muda” termasuk majāz „aqli, sebab yang sebenarnya menghidupkan 

adalah Allah (al-Ḥamīdī, 1996). 

3. Musnād bersifat ḥaqīqī, sedangkan musnād ilayh bersifat majāzi 

Majāz „aqli yang musnādnya bersifat ḥaqīqī, sedangkan musnād ilayhnya bersifat 

majāzi contoh: انضمان شثاب انثقم أوثد  (pengaruh masa telah menumbuhkan sayur mayur). 

Musnād-nya adalah kata kerja أوثد (menumbuhkan), yang digunakan sesuai 

dengan makna asalnya, yaitu “menumbuhkan/memunculkan pertumbuhan,” 

sehingga bersifat ḥaqīqī. 

Musnād ilaih-nya adalah  انضمان شثاب (masa muda waktu), yang digunakan 

secara majāzi, karena yang dimaksud bukan masa muda itu sendiri, melainkan 

pengaruh musim/waktu yang menyebabkan sayur-mayur tumbuh, sehingga 

bersifat majāz. 



 

Volume 2 Nomor 1 Tahun 2026 

 
 

256  https://journal.sahaeduresearch.com/index.php/jurpi 

 

Dengan demikian, ungkapan انضمان شثاب انثقم أوثد  termasuk majāz „aqli dengan 

musnād bersifat ḥaqīqī dan musnād ilaih bersifat majāz. Majāz pada ungkapan ini 

terletak pada ‟isnād, yaitu penyandaran perbuatan menumbuhkan kepada waktu, 

padahal yang sebenarnya menjadi sebab tumbuhnya sayur-mayur adalah faktor lain 

seperti musim dan kondisi alam (Jannah, 2024). 

4. Musnād bersifat majāzi, sedangkan musnād ilayh bersifat ḥaqīqī 

Majāz „aqli yang musnādnya bersifat majāzi, sedangkan musnād ilayhnya bersifat 

ḥaqīqī contoh: ٓسإٔرك أحٕرى  (melihatmu telah menghidupkanku). 

Musnād-nya adalah  yang digunakan secara ,(telah menghidupkanku) أحٕرىٓ 

majāzi, karena yang dimaksud bukan menghidupkan secara ḥaqīqī melainkan 

memberikan ketenangan, keakraban, dan kegembiraan ( َسشّذىٓ آوسرىٓ ). 

Musnād ilaih-nya adalah  yang digunakan sesuai dengan ,(melihatmu)  سإٔرك 

makna asalnya, sehingga bersifat ḥaqīqī (Maṭlūb & al-Jubūrī, 1999). 

Majāz dalam ungkapan tersebut terjadi pada ‟isnād (penyandaran), yaitu 

penyandaran makna menghidupkan kepada perbuatan melihat, padahal yang 

sebenarnya terjadi adalah timbulnya rasa keakraban dan kegembiraan. Penyandaran 

ini didasarkan pada „alāqah sebabiyyah, karena perbuatan melihat menjadi sebab 

munculnya rasa senang dan keakraban yang diungkapkan dengan makna 

kehidupan. Oleh karena itu, penyandaran makna kehidupan kepada selain pelaku 

ḥaqīqī inilah yang disebut majāz „aqli. 

‘Alāqah Majāz ‘Aqlī 

Dalam memahami majāz „aqlī, penting untuk mengenali bagaimana perbuatan 

atau sifat disandarkan kepada pihak yang bukan pelaku ḥaqīqī, namun tetap 

dimengerti secara ma„nawi, majāz ini terbagi ke dalam beberapa jenis berdasarkan 

objek atau konsep yang menjadi sasaran penyandaran, diantaranya: 

انضمان انّ الإسىاد .1  (penyandaran kepada waktu)/ انضماوٕح 

ا  نْذَانَ شِٕثاًۭ ُِ ا ٔجَْؼمَُ ٱنْ ماًۭ ُْ ْٕفَ ذرََّقُُنَ اِن كَفشَْذمُْ َٔ ٧١٧...فكََ ... 

Artinya: lalu bagaimanakah kamu dapat menjaga dirimu jika kamu tetap kafir 

kepada hari yang menjadikan anak-anak( kecil) beruban. (Q.S. al-Muzammil 73:17) 

Ungkapan ini adalah kiasan untuk menggambarkan dahsyatnya peristiwa hari 

kiamat. Namun poin utama disini bukan kiasannya, tetapi penyandaran perbuatan 

kepada hari. Yaitu “hari itu membuat anak-anak beruban”. Padahal hari bukanlah 

yang membuat rambut beruban. Yang menyebabkan rambut beruban adalah 

kejadian-kejadian dahsyat yang terjadi pada hari itu. Jadi majāznya adalah majāz „aqlī 

dengan hubungan zamāniyyah perbuatan disandarkan pada waktu (hari), padahal 

yang sebenarnya menyebabkan hal itu adalah peristiwa yang terjadi pada hari 

tersebut (Al-Maydānī, 1996). 

انّ الإسىاد انمكان .2  (penyandaran kepada tempat)/   انمكاوٕح

ا... آ أتَذَاًۭ ٍَ هِذِٔهَ فِٕ ٰـ شُ خَ ٰـ ٍَ ا ٱلْأوَْ ٍَ مْ جَىَّاخُ ػَذْن ٍۢ ذجَْشِِ مِه ذحَْرِ ٍِ ّ ٌُمْ ػِىذَ سَتِ  ...جَضَاإُ

Artinya: Balasan mereka disisi tuhan meraka ialah surga „adn yang mengalir 



 

Volume 2 Nomor 1 Tahun 2026 

 
 

257  https://journal.sahaeduresearch.com/index.php/jurpi 

 

dibawahnya sungai-sungai; mereka kekal di dalamnya selama-lamanya…. (Q.S. al-

Bayyinah 98:8).  

Dalam frasa ِْا مِه ذجَْش ٍَ اسُ  ذحَْرِ ٍَ الْأوَْ  pada Surah Al-Bayyinah ayat 8, terdapat unsur 

majāz „aqlī karena fi„il tajrī (mengalir) disandarkan kepada al-anhār (sungai-sungai). 

Secara hakiki yang mengalir bukan sungainya, tetapi air yang berada di dalam 

sungai. Dengan demikian, terjadi penyandaran perbuatan kepada sesuatu yang 

bukan pelaku yang sebenarnya. Inilah yang menjadikannya sebagai majāz „aqlī 

dengan hubungan al-makāniyyah, yaitu penyandaran perbuatan kepada tempat 

(sungai) padahal yang melakukan perbuatan adalah apa yang berada di dalamnya 

(air). Adapun qarīnah yang menunjukkan bahwa penyandaran ini bukan makna 

literal adalah pemahaman logis bahwa sungai tidak dapat mengalir sendiri, 

melainkan air yang berada di dalamnya, sehingga pembaca secara otomatis 

menangkap makna kiasan tersebut (Maṭlūb & al-Jubūrī, 1999). 

انّ الإسىاد انسثة .3  (penyandaran kepada sebab)/انسثثٕح 

ةَ  ٰـ ّٓ أتَْهغُُ ٱلْأسَْثَ ا نَّؼهَِّ هُ ٱتْهِ نِّ صَشْحاًۭ ٰـ مَ ٰـ ٍَ ٰـ نُ َٔ ُْ قاَلَ فِشْػَ ََ ُۥ  ٧٣٦... اوِِّّ لَأظَُىًُّ ََ  ّٰ ًِ مُُسَ ٰـ ٓ انَِ ّٰ خِ فؤَطََّهِغَ انَِ َُٰ ٰـ مَ ةَ ٱنسَّ ٰـ أسَْثَ

ا زِتاًۭ ٰـ  ...كَ

Artinya: Dan Fir„aun berkata, „Wahai Haman, buatkanlah untukku sebuah 

bangunan tinggi supaya aku sampai ke jalan-jalan (langit), (yaitu) jalan-jalan ke 

langit, agar aku dapat melihat Tuhan Musa, dan sesungguhnya aku benar-benar 

mengira bahwa dia adalah seorang pendusta……(Q.S. Ghāfir 40:36-37). 

Dalam ayat ini Fir‟aun memerintahkan menterinya, Haman, untuk 

membangun sebuah bangunan tinggi, padahal tentu Fir‟aun tidak mampu 

membangunnya sendiri, Ia hanya memberi perintah, kemudian Haman dan para 

tukanglah yang melaksanakan pembangunan itu. Hubungan majāz yang terjadi di 

sini adalah sebab-akibat, karena Fir‟aun adalah penyebab terjadinya pembangunan 

tersebut melalui perintahnya. Sedangkan qarīnah (tanda) yang menunjukkan bahwa 

makna bukan haqīqī adalah dalīl akal, yaitu kebiasaan umum bahwa raja hanya 

memerintah, bukan membangun dengan tangannya sendiri (Al-Maydānī, 1996). 

انّ الإسىاد انمصذس .4  (penyandaran kepada mashdar)/ انمصذسٔح    

… حِذَجٌ  ََٰ ٧١٣فبَِراَ وفُِخَ فِٓ ٱنصُُّسِ وفَْخَحٌ  … 

Artinya: maka apabila sangkakala ditiup sekali tiup. (Q.S. Al-Ḥāqqah 69:13). 

Dalam ayat َاحِذَجٌ  وفَْخَحٌ  انصُُّسِ  فِٓ وفُِخَ  فبَِرا ََ , kata  ٌوفَْخَح (nafkhah) berfungsi sebagai maṣdar 

yang mewakili perbuatan meniup sangkakala. Hubungan ini termasuk majāz „aqlī al-

mashdariyyah, karena perbuatan tersebut tidak secara hakiki dilakukan oleh subjek 

(sangkakala), melainkan disandarkan pada konsep perbuatan itu sendiri. Dengan 

kata lain, tiupan itu dijadikan objek penyandaran secara konseptual sehingga 

pembaca memahami bahwa makna yang dimaksud adalah “terjadinya peristiwa 

tiupan” secara keseluruhan, bukan tindakan literal dari sangkakala. Jadi, majāz aqli 

muncul dari penyandaran musnad (perbuatan) kepada musnad ilaih 

(sangkakala/peristiwa) melalui maṣdar sebagai penghubung makna, sehingga 



 

Volume 2 Nomor 1 Tahun 2026 

 
 

258  https://journal.sahaeduresearch.com/index.php/jurpi 

 

konteks ayat dapat dipahami secara logis dan konseptual (Hamzah & Djuaeni, 2021) 

انمفؼُل انّ نهفاػم ماتىٓ الإسىاد .5  (penyandaran isim fa’il menjadi bermakna isim 

maf’ul)/ انمفؼُنٕح      

ا خِشَجِ حِجَاتاا مَسْرُُسا ْٖ ْٕهَ انَّزِٔهَ لََ ٔئُْمِىُُنَ تاِ تَ ََ ْٕىكََ  ارِاَ قشََأْخَ انْقشُْآنَ جَؼهَْىاَ تَ ََ٧٤٥  

Artinya: dan apabila engkau Muhammad (Muhammad) membaca Al-Qur‟an, 

kami adakan suatu dinding yang tidak terlihat antara engkau dan orang-orang yang 

tidak beriman kepada kehidupan akhirat.(Q.S. al-Isra‟ 17:45). 

Terdapat penggunaan majāz „aqlī. Secara lahiriah, ayat tersebut menyatakan 

bahwa Allah “menjadikan sebuah hijab yang tertutup” antara Nabi Muhammad dan 

orang-orang yang tidak beriman kepada akhirat. Namun, maksud yang dikehendaki 

ayat bukanlah penciptaan hijab fisik atau tirai material. Yang dimaksud dengan hijab 

dalam konteks ini adalah penghalang maknawi, berupa ketertutupan hati, kerasnya 

penolakan, dan sikap keengganan kaum kafir untuk menerima kebenaran Al-

Qur‟an. 

Oleh karena itu, penyandaran perbuatan “menjadikan hijab” kepada Allah 

terjadi secara majāzī, bukan secara hakiki. Hakikat yang sebenarnya bukanlah 

adanya penghalang fisik yang Allah ciptakan, melainkan keadaan batin orang-orang 

kafir yang Allah biarkan dalam kesesatan sehingga seakan-akan terdapat tirai yang 

menghalangi mereka dari memahami Al-Qur‟an. Penyandaran seperti ini 

merupakan karakteristik majāz „aqlī, yaitu ketika suatu perbuatan disandarkan 

kepada subjek yang bukan pelaku sebenarnya, tetapi secara maknawi tetap dapat 

dipahami (al-Zamakhsharī, 2009). 

انفاػم انّ نهمفؼُل ماتىٓ الإسىاد .6  (penyandaran isim maf’ul menjadi bermakna isim 

fa’il)/انفاػهٕح 

… اضِٕحَ   َُ فِٓ ػِٕشَح  سَّ ٍُ  … ٧٢١فَ

Artinya: maka orang itu berada dalam kehidupan yang diridai. (Q.S. al-Ḥāqqah 

69: 21). 

Dijelaskan bahwa kehidupan orang mukmin di surga digambarkan “rāḍiyah” 

(menyenangkan / memuaskan). Secara hakiki, kepuasan adalah sifat yang dimiliki 

oleh makhluk hidup, bukan oleh “kehidupan” itu sendiri. Oleh karena itu, sifat 

rāḍiyah disandarkan kepada „īsyah (kehidupan), yang dalam hal ini berperan sebagai 

ism fā„il (al-Haujī, 2011). Al-„alāqah antara rāḍiyah dan „īsyah adalah al-mulābasah wa 

al-ḥulūl, karena kehidupan di surga melekat secara utuh pada diri orang mukmin 

sehingga penyandaran sifat kepuasan kepada „īsyah menegaskan bahwa seluruh 

aspek kehidupannya dipenuhi kepuasan; adapun qarīnah bersifat ma„nawiyyah, yaitu 

pemahaman akal dan konteks yang menunjukkan bahwa secara ḥaqīqī sifat al-riḍā 

adalah milik makhluk hidup (orang mukmin), bukan kehidupan itu sendiri. 

 

 



 

Volume 2 Nomor 1 Tahun 2026 

 
 

259  https://journal.sahaeduresearch.com/index.php/jurpi 

 

KESIMPULAN 

Majāz „aqlī merupakan bentuk majaz yang terjadi pada tingkat penyandaran 

(isnād) dalam struktur kalimat, bukan pada perubahan makna kata secara leksikal. 

Majaz ini muncul ketika suatu perbuatan atau sifat disandarkan kepada pihak yang 

bukan pelaku hakikinya, dengan mempertimbangkan konteks, maksud penutur, 

dan tuntutan gaya bahasa. Makna kiasan yang dihasilkan dapat dipahami secara 

rasional melalui hubungan antara musnad dan musnad ilayh, serta diperkuat oleh 

keberadaan „alāqah dan qarīnah. Oleh karena itu, majāz „aqlī juga dikenal sebagai 

majāz isnādī karena pusat penyimpangan maknanya terletak pada pola penyandaran. 

Berdasarkan pola penyandaran tersebut, majāz „aqlī dapat diklasifikasikan ke 

dalam berbagai bentuk sesuai hubungan antara musnad dan musnad ilayh, baik 

yang bersifat ḥaqīqī maupun majāzī. Bentuk-bentuk tersebut meliputi penyandaran 

perbuatan kepada waktu, tempat, sebab, mashdar, serta pertukaran fungsi antara 

ism fā„il dan ism maf„ul. Keseluruhan klasifikasi ini menunjukkan bahwa 

penyandaran perbuatan kepada selain pelaku hakiki tetap dapat dipahami secara 

logis dan bermakna, sehingga ungkapan yang dihasilkan tetap komunikatif dan 

efektif meskipun tidak bersifat literal. 

Sebagai rekomendasi, penelitian selanjutnya dapat mengkaji majāz „aqlī dalam 

konteks teks tertentu secara lebih spesifik, seperti dalam tafsir Al-Qur‟an, sastra 

Arab modern, atau wacana keagamaan kontemporer, guna memperluas 

pemahaman mengenai fungsi stilistika dan retoris majāz „aqlī dalam berbagai jenis 

teks. 

DAFTAR PUSTAKA 

Adib, M., and M. Syukri. “Terjemahan Majaz Mursal dalam Surah Al-Baqarah 

Berdasarkan Terjemahan Perkata (Translation of Majaz Mursal in Surah Al-

Baqarah Based on Word-by-Word Translation),” Jurnal Pengajian Islam, Vol. 15, 

No. 2, 2022.  

Al Hāshimī, A. Jawāhir al-Balāghah fī al-Maʿānī wa al-Bayān wa al-Badīʿ. Beirut: Dār al 

Fikr, 1994. 

Al-„Ammār, A. A. b. S. At-Tashwīr al-Bayānī fī Ḥadīts al-Qur‟ān „an al-Qur‟ān: Dirāsah 

Balāghiyyah Taḥlīliyyah (Seri Kajian Qur‟ani, No. 5). Dubai: Dubai International 

Holy Quran Award, 2007. 

Al-„Umari, A. A. b. „U. Al-Balāghah al-Muyassarah (Cetakan Kedua). Beirut, Lebanon: 

Dar Ibn Hazm, 2011. 

al-Ḥamīdī, A. R. H. Al-Balāghah al-„Arabiyyah: Asāsuhā wa „Ulūmuhā wa Funūnuhā (Juz 

II). Beirut–Riyadh: Dār al-Qalam dan al-Dār al-Syāmiyyah, 1996. 

al-Haujī, ʿA. ʿA. ibn ʿAlī. al-Balāghah al-Muyassarah (Cet. II). Beirut: Dar Ibn Hazm, 

2011. 

Al-Jārim, ʿA., and M. Amīn. Al-Balāghah al-Wāḍiḥah: Al-Bayān wa al-Maʿānī wa al-



 

Volume 2 Nomor 1 Tahun 2026 

 
 

260  https://journal.sahaeduresearch.com/index.php/jurpi 

 

Badīʿ. Cairo: Dār al-Maʿārif, 1966. 

Al-Jurjānī, ʿA. al-Q. Asrār al-Balāghah. Beirut: Dār al-Kutub al-„Ilmiyyah, 1982. 

Al-Maydānī, ʿA. R. Ḥ. H. Al-Balāghah al-ʿArabiyyah: Asāsuhā wa-ʿUlūmuhā wa-

Funūnuhā (Jilid 2, Cetakan 1). Beirut: Dār al-Qalam dan Dār al-Shāmiyyah, 1996. 

Alotaibi, F. N. “The Aesthetics of the Arabic Language in Expressing Human 

Relationships: A Rhetorical Analytical Study between Tradition and 

Contemporary Contexts,” Journal of Arabic Language Sciences and Literature, Vol. 

4, No. 3, 2025. 

Al-Zamakhsharī, Maḥmūd ibn ʿUmar. Al-Kashshāf ʿan ḥaqāʾiq Ghawāmiḍ al-Tanzīl. 

Beirut: Dār al-Kutub al-ʿIlmiyyah, 2009. 

Azizah, D. N., N. S. Siregar, and N. Sari. “Analisis Majas Aqliy dalam Surah 

Al-Baqarah Ayat 2: Studi Analisis Ilmu Balaghah,” Jurnal Ilmiah Multidisiplin 

Ilmu, Vol. 1, No. 4, 2024. 

Hafni Nashif, Diyab, M., & Tamtham, M. (2012). Dars al-Balāghah. Beirut: Dar Ibn 

Hazm. 

Ḥamīd, ʿA. Al-Minhāj al-Wāḍiḥ fī al-Balāghah (Jilid 1). Riyadh: Maṭba„ah Mukhaymar, 

1965. 

Hamzah, and H. M. N. Djuaeni. Majaz: Konsep Dasar dan Klasifikasinya dalam Ilmu 

Balagah. Lamongan: Academia Publication, 2021. 

Ibn Fāris. Maqāyīs al-Lughah (Jil. 4, ed. „Abd al-Salām Muḥammad Hārūn). Beirut: 

Dār al-Fikr, 1979. 

Jannah, S. “Majaz Aqli dalam Al-Qur‟an,” Rayah Al Islam: Jurnal Ilmu Islam, Vol. 8, 

No. 2, 2024. 

Mahdi, M., M. A. Rifiananda, M. I. Wijaya, and F. Ridwan. “Majaz dalam Surat 

al-Mulk: Kajian Ilmu Bayan,” Muthala‟ah: Jurnal Pendidikan Bahasa dan Sastra 

Arab,Vol.1,No.1,2025. 

Makateng, D. S., and N. T. Mokala. “Understanding Qualitative Research 

Methodology: A Systematic Review,” E-Journal of Humanities, Arts and Social 

Sciences, Vol. 6, No. 3, 2025. 

Malahati, F., A. U. B. Ultavia, P. Jannati, Q. Qathrunnada, and S. Shaleh. “Kualitatif: 

Memahami Karakteristik Penelitian sebagai Metodologi,” Jurnal Pendidikan 

Dasar, Vol. 11, No. 2, 2023. 

Maṭlūb, A., and K. H. al-Jubūrī. Al-Balāghah wa al-Taṭbīq. Baghdad: Kementerian 

Pendidikan Tinggi dan Riset Ilmiah Republik Irak, 1999. 

Meirizky, A., L. Hakim, and Lutpiyah. “Ilmu Balaghah: Majaz Mursal Beserta 

„Alaqohnya dan Majaz „Aqli,” Tsaqqafa: Jurnal Bahasa dan Sastra Arab, Vol. 1, No. 

1,2023. 

Mirayani. “Analisis Uslub Majâz Mursal dalam Surah Al-Fath (Kajian Balaghah),” 

Ad Dhuha: Jurnal Pendidikan Bahasa Arab dan Budaya Islam, Vol. 2, No. 2, 2021. 

Mulloh, T., A. D. Deviana, and A. Latif. “Taḥlīl Anwā„ al-Majāz fī Sūrah al-Baqarah,” 



 

Volume 2 Nomor 1 Tahun 2026 

 
 

261  https://journal.sahaeduresearch.com/index.php/jurpi 

 

Arabiyya: Jurnal Studi Bahasa Arab, Vol. 12, No. 1, 2023. 

Naja, S. D. S., and M. Nuruddien. “Peran Penting Ilmu Bayan dalam Memahami 

Keindahan Al-Qur‟an: Analisis Majaz dalam QS. Ar-Rahman,” Jurnal Ilmu 

Al-QurʾāndanTafsir(JIQTA),Vol.4,No.1,2025. 

Rustamana, A., P. M. Adillah, N. K. Maharani, and F. A. Fayyedh. “Qualitative 

Research Methods,” Indonesian Journal of Interdisciplinary Research in Science and 

Technology, Vol. 2, No. 6, 2024. 

Saepudin, A., M. Muizzudin, and N. Nurhamim. “An Analysis of Majāzi and Haqīqi 

Meanings in Ilmu Dilālah: A Literature Study on Arabic Scholarly Texts,” 

Lughawiyyat: Jurnal Pendidikan Bahasa dan Sastra Arab, Vol. 8, No. 1, 2025. 

Sugiyono. Metode Penelitian Kualitatif. Bandung: Alfabeta, 2021. 

Syarifah, N. “Pendekatan Majaz dalam Penafsiran Al-Qur‟an,” Al Irsyad: Jurnal Studi 

Islam, Vol. 1, No. 2, 2022. 

 

 

 


